
ÇAĞDAŞ SANATTA 2000 SONRASI 

KARNOFALLOGOSANTRİK BAKIŞIN SİLİNİŞİNE DAİR 

ANLATILAR; POSTHÜMANİST SANAT ANLAYIŞI 

 

 

 

 

 

 

 

 

ASYA ASYALI MORAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

TEMMUZ, 2022 



ÇAĞDAŞ SANATTA 2000 SONRASI KARNOFALLOGOSANTRİK 

BAKIŞIN SİLİNİŞİNE DAİR ANLATILAR; POSTHÜMANİST 

SANAT ANLAYIŞI 

 

 

 

 

 

 

 

 

ASYA ASYALI MORAL 
Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Sanat Kuramı ve Eleştiri Yüksek 

Lisans Programı, 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu tez, Işık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’ne Yüksek Lisans (MA) 

derecesi için sunulmuştur. 

 

 

 

 

IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

TEMMUZ, 2022 



IŞIK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

SANAT KURAMI ve ELEŞTİRİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

ÇAĞDAŞ SANATTA 2000 SONRASI KARNOFALLOGOSANTRİK BAKIŞIN 

SİLİNİŞİNE DAİR ANLATILAR; POSTHÜMANİST SANAT ANLAYIŞI 

 

 

 

 

 

ASYA ASYALI MORAL 

 

 

 

 

ONAYLAYANLAR: 

 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Selin GÜRSES ŞANBAY 

(Tez Danışmanı)  

İstanbul Üniversitesi 

  

__________ 

Dr. Öğr. Üyesi Özüm HATİPOĞLU Işık Üniversitesi __________ 

Dr. Öğr. Üyesi Özlem KARADAĞ İstanbul Üniversitesi 

  

__________ 

 

ONAY TARİHİ: 



  

 ii 

NARRATIVES ON THE ERASION OF THE 

CARNOPHALLOGOSCENTRIC PERSPECTIVE AFTER 2000 IN 

CONTEMPORARY ART; POSTHUMANIST CONCEPTION OF 

ART 

 

ABSTRACT 

This research aims to develop a posthumanist understanding of art for the purpose of 

envisioning a future. In order to think outside the box of dualities, it explores 

corporeality, species and intergender through contemporary art. It sees queering as a 

part of posthuman future. While seeking answers to many questions, the central 

question is always: “Which lives are worth mourning?” This research traces 

carnophallogocentric perspective in the field of contemporary art and theorizes how it 

is erased or can be erased by putting queer theory and animal studies into a dialogue. 

In its center, it puts the contemporary art pieces, taken from 2000’s onwards 

progressing in parallel with the development of cultural theories that stripped 

themselves of the dominant subject in the 20-year period. It examines the art pieces 

which include dead body parts that are ghosts of the past with a critical and 

transformative discourse and attempts to shape the understanding that artistic 

production should develop around affirmative ethics. It organizes itself as Critical-Post 

Humanities. Therefore, through the art pieces that adopt posthumanist ethics, it builds 

the future in today’s art. While tracing the carnophallogocentric dominant subject in 

contemporary arts, it dismantles it and aims at exploring new ways. 

 

Key Words: Carnophallogocentrism, Posthumanism, Contemporary Arts, Queer 

Theory, Animal Studies 

 

 

 

 



  

 iii 

ÇAĞDAŞ SANATTA 2000 SONRASI 

KARNOFALLOGOSANTRİK BAKIŞIN SİLİNİŞİNE DAİR 

ANLATILAR; POSTHÜMANİST SANAT ANLAYIŞI 
 

ÖZET 

Bu araştırma bir gelecek tahayyülü kurmak amacıyla posthümanist bir sanat anlayışı 

geliştirmeyi amaçlar. Düalist evrenin dışından düşünmek için bedenselliği, türleri ve 

cinsiyetler arasılığı çağdaş sanat üzerinden keşfe çıkar. Sahiplendiği queerleştirme 

pratiğini posthümanist geleceğin bir parçası olarak görür. Birçok soruya yanıt ararken 

merkezdeki soru hep şudur: “Hangi yaşamlar yası tutulabilecek kadar değerlidir?” Bu 

çalışma queer teoriyi ve hayvan çalışmalarını bir diyaloğa sokarak çağdaş sanat 

alanında karnofallogosatrik bakışın izini sürer ve nasıl silindiği veya silinebileceğine 

dair bir teori geliştirmek ister. Merkezine 2000’lerden itibaren aldığı yaklaşık 20 yıllık 

süreçte egemen özneden kendini sıyıran kültürel kuramların gelişimiyle paralel 

ilerleyen çağdaş sanat eserlerini alır. Geçmişin hayaletleri olan çeşitli ceset parçalarını 

içeren sanat eserlerini  eleştirel ve dönüştürücü bir söylemle gözden geçirir ve sanatsal 

üretimin olumlayıcı etik etrafında gelişmesi gereken anlayışı şekillendirmeye girişir. 

Kendisini Eleştirel Post-Beşeri Bilimler’in bir parçası olarak düzenler. Bu sebeple de 

posthümanist etiği benimsemiş eserler üzerinden, geleceği şimdinin sanatında kurar. 

Çağdaş sanatta karnofallogosantrik egemen öznenin izlerini sürerken onu dağıtır ve 

yeni yollar keşfetmeyi amaçlar. 

  

Anahtar Kelimeler: Karnofallogosantrizm, Posthümanizm, Çağdaş Sanat, Queer 

Kuram, Hayvan Çalışmaları 

 

 

 

 

 

 



  

 iv 

 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmayı oluştururken öğrendiği ilk andan itibaren benden desteğini esirgemeyip 

tüm inancıyla yanımda olan, muhteşem pozitifliği ve yapıcılığıyla dağınık hatta zaman 

zaman kırpık bilgilerime değer verip onları düzene sokmamı sağlayan Dr. Öğr. Üyesi 

Selin Gürses Şanbay’a, değerli katkılarından ötürü Dr. Öğr. Üyesi Özüm 

Hatipoğlu’na, metnin detaylarını inerek önerileri ile metnin ilişkisel ağını 

kuvvetlendirmemi sağlayan Dr. Öğr. Üyesi Özlem Karadağ’a, sağladığı sevgi ve 

sükûnet dolu çalışma sürecim için eşim Can Moral’a, eğitim hayatım boyunca bana 

destek olan aile üyelerimin her birine ve ebeveynlerim Leyla Asyalı ile Ercan 

Asyalı’ya sonsuz teşekkürlerimi sunarım.  

 

Asya ASYALI MORAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 v 

 

 

 

Bazıları, sahip olduğumuz tek şeyin bu anın 

zevki olduğunu söyleyecektir,  

ama asla bu asgari coşkuyla yetinmemeliyiz; 

yeni ve daha iyi zevkleri, dünyada var olmanın 

başka yollarını ve nihayetinde yeni dünyaları 

hayal etmeli ve hayata geçirmeliyiz. 

 

 

José Esteban Muñoz, Cruising Utopia: The 

Then and There of Queer Futurity, New York: 

New York University Press, 2009, s.1. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 vi 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

   

   

   

   

   

   

    

    

  

   

    

    

    

    

   

    

   

   

   

   

   

 

 

 

 

ONAY SAYFASI  .........................................................................................................  İ

ABSTRACT  ................................................................................................................İİ

ÖZET..........................................................................................................................iii

TEŞEKKÜR  ..............................................................................................................iv

ÖNSÖZ........................................................................................................................v

İÇİNDEKİLER  .........................................................................................................vi

GÖRSELLER  LİSTESİ  .........................................................................................  Vİİ

KISALTMALAR  LİSTESİ  ....................................................................................viii

GİRİŞ  ..........................................................................................................................1

BÖLÜM 1....................................................................................................................  6

1.  EGEMEN OLANIN DAĞILIŞI...............................................................................  6

1.1  Karnofallogosantrik Öznenin Yok Oluşu Üzerine  ..................................................6

1.2  Queer Kuramın Etkisi  ....................................................................................................18

1.3  Hayvan Çalışmalarının Etkisi......................................................................................27

BÖLÜM 2..................................................................................................................  39

2.  YENİ OLASILIKLAR...........................................................................................  39

2.1.  Posthümanist Etik  ..........................................................................................................39

2.2.  Posthümanist Sanat Anlayışı  ......................................................................................46

BÖLÜM 3..................................................................................................................  94

3.  SONUÇ  ..................................................................................................................  94

KAYNAKÇA  ............................................................................................................  98



  

 vii 

 

 

 

 

 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Görsel  1.1 Leonardo Da Vinci, Vitvirus Adamı, 1492 ............................................... 7 

Görsel  1.2 Protestocular, Atlantic City, N.J.'de 7 Eylül 1968 tarihinde yapılan Miss 

Amerika’nın mayolu geçit törenini  sığır müzayedesi ile eşdeğer görüp kınadılar. .. 12 

Görsel  1.3 Claude Cahun, Oto-portre, 1927. ............................................................ 24 

Görsel  1.4 Sırasıyla maymun ve insan embriyosu .................................................... 31 

Görsel  2.1 İnsanlar altıncı büyük yok oluş karşısında azınlık halini aldı. ................ 43 

Görsel  2.2 Make Kin Not Babies (Akrabalık Yap Bebek Değil) .............................. 45 

Görsel  2.3 Richard Serra ve yapıtı ............................................................................ 50 

Görsel  2.4 Judy Chicago, Purple Atmosphere (Mor Atmosfer), 1969...................... 52 

Görsel  2.5 Linda Stupart, A Dead Writer Exists İn Words And Language İs A Type 

Of Virus (Sözcüklerde Ölü Bir Yazar Yaşar ve Dil Bir Virus Türüdür), 2016. ........ 52 

Görsel  2.6 Naomi Rincón Gallardo, Axolotl Healing Capsule  (from The 

Formaldehyde Trip) (Aksolot Semenderi Şifa Kapsülü (Formaldehit Gezisi ), 2017. 

(videodan alıntı görsel) .............................................................................................. 53 

Görsel  2.7 Tabita Rezaire, Peaceful Warrior (Barışçıl Savaşçı), 2016. (videodan alıntı 

görsel) ......................................................................................................................... 56 

Görsel  2.8 Tabita Rezaire, Sorry For Real- Sorrow For Soul, Light Boxes Series, 

(Gerçek İçin Üzgünüm- Ruh İçin Kederliyim, Işıklı Kutu Serisi), 2015. (seriden bir 

parça) .......................................................................................................................... 58 

Görsel  2.9 Tabita Rezaire, Sorry For Real- Sorrow For Soul, Light Boxes Series, 

(Gerçek İçin Üzgünüm- Ruh İçin Kederliyim, Işıklı Kutu Serisi), 2015. (seriden bir 

parça) .......................................................................................................................... 60 

Görsel  2.10 Puck Verkade, Doing Lucy (Lucy’lik Yapmak), 2018. ........................ 61 

Görsel  2.11 Kristina Pulejkova, Photophilia (Fotofili), 2016. .................................. 63 

Görsel  2.12 Polly Morgan, To Every Seed His Own Body (Her Tohum Kendi 

Bedenine Sahip), 2006. .............................................................................................. 64 

Görsel  2.13 Ozan Atalan, Monokrom, 2019. ............................................................ 66 

Görsel  2.14 Jenna Sutela, Minakata Mandala, 2017 ve From Hierarchy to Holarchy 

(Hiyerarşiden Holarşiye), 2015. ................................................................................. 68 

Görsel  2.15 Jenna Sutela, From Hierarchy to Holarchy (Hiyerarşiden Holarşiye), 

2015. (detay) .............................................................................................................. 69 



  

 viii 

Görsel  2.16 Mary Maggic, Open Source Estrogen (Açık Kaynak Östrojen), 2016. 

(videodan alıntı görsel) .............................................................................................. 70 

Görsel  2.17 Adham Faramawy, Skin Flick (Porno Film), 2019. .............................. 72 

Görsel  2.18 Adham Faramawy, Skin Flick (Porno Film), 2019. .............................. 73 

Görsel  2.19 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir 

parça) .......................................................................................................................... 75 

Görsel  2.20 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir 

parça) .......................................................................................................................... 76 

Görsel  2.21 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir 

parça) .......................................................................................................................... 77 

Görsel  2.22 Şafak Şule Kemancı, İsimsiz, 2021. ...................................................... 78 

Görsel  2.23 Şafak Şule Kemancı, İsimsiz, 2020. ...................................................... 79 

Görsel  2.24 Katja Novitskova, Approximation (The Apocalypse's Many Horsemen) 

Yaklaşım (Kıyametin Birçok Atlısı), 2020. ............................................................... 80 

Görsel  2.25 Gözde İlkin, Gel Git, Ben, Birkaç Kişi, 2020. ...................................... 81 

Görsel  2.26 Nadja Verena Marcin, Ophelia, 2018. ................................................... 82 

Görsel  2.27 Ophelia, Fridman Gallery New York’da 2018’de sergilendiği dönem 

çekilmiş fotoğraf ........................................................................................................ 83 

Görsel  2.28 Kristina Pulejkova, The Lizard Gaze (Kertenkele Bakışları), 2018. 

(videodan alıntı görsel) .............................................................................................. 84 

Görsel  2.29 Sandro Boticelli, Venüs'ün Doğuşu, 1496. ............................................ 85 

Görsel  2.30 Cibelle Cavalli Bastos, Camiseta de Pele (Ten Giyisisi), 2016. ........... 86 

Görsel  2.31 Cibelle Cavalli Bastos, Melancia Não-Binárix (Nonbinary Karpuz), 2016.

 .................................................................................................................................... 86 

Görsel  2.32 Zoe Marden, The Tentacles of COVID Capitalism (COVID 

Kapitalizminin Dokunaçları), 2020. (videodan alıntı görsel) .................................... 88 

Görsel  2.33 Mary Maggic, Egstrogen Farms (Östrojen Çiftlikleri), 2015. (videodan 

alıntı görsel) ............................................................................................................... 89 

Görsel  2.34 Julia Huxtable, Cow 3 (İnek 3), 2019.................................................... 90 

Görsel  2.35 Julia Huxtable, Cow 3 (İnek 3), 2019. (sergi görünümü) ...................... 91 

Görsel  2.36 Micha Cardenas, Sin Sol (Güneşsiz), 2020. .......................................... 92 

 

 

 



  

 ix 

 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

LGBTTİ           : Lezbiyen Gay Biseksüel Transseksüel Travesti İntersex 

LGBTQİA+      : Lezbiyen Gay Biseksüel Transeksüel Queer İntersex Aseksüel  

AIDS                  : Acquired Immune Deficiency Syndrome 

ABD                   : Amerika Birleşik Devletleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 1 

 

 

GİRİŞ 

 

Dünya yüzeyindeki kimi yaşamlar, mutlak korunması gereken ve kutsiyet 

atfedilen yaşamlarken, bazı yaşamlar ise yaşamdan sayılmaz. Belirli hayatların 

incinmiş ya da kaybedilmiş hayatlar olarak kavranabilmesi için öncelikle yaşanmış 

hayatlar olarak kavranmaları gerekir. Çerçevenin dışarısında kalan, yası tutulmayacak 

olana tekabül eder. Hayattan sayılmayan ya da belirli epistemolojik çerçeveler 

dahilinde kavranabilir olmayan hayatlar ise tam anlamıyla yaşanmış ya da kaybedilmiş 

sayılmaz. Tüm bu sürecin yürütücüsü hâkim bilgiyi oluşturan karnofallogosantrik 

öznedir. Bu çalışma boyunca yapıyı oluşturan düalite (ikilik) üzerinde dururken insan 

ile hayvan arasındaki felsefi sınırın izini süreceğiz. Çünkü kültür ile doğa arasındaki 

ya da kadın ile erkek arasındaki geleneksel sınırları düşündüğümüzde bir canlının 

biyolojik olarak mensup olduğu tür, ırk ya da toplumsal cinsiyeti ya da zekâ 

kapasitesine ilişkin sınıflandırmalar eşitlik ilkesi açısından kıymetsizdir. Gerçeklik, 

hakikat, etik ve estetik gibi tüm kavrayışları belirleyen patriyarkal düalite üzerine 

düşünürken her alanı belirleyen karnofallogosantrik öznenin yerine transversal yeni 

bir öznellik ve eylemsellik üzerine düşüneceğiz.  

Çalışma, iki ana başlık üzerine kuruludur. İlk başlık egemen olanın dağılışına 

odaklanarak önce karnofallogosantrik öznenin yok oluşu üzerine düşünür. Hümanist 

idealin silinişini sağlayan koşullar üzerinden çözümlemesini gerçekleştirir. 

İnsanmerkezciliğin ve tür hiyerarşisinin reddine dayanan hümanizm sonrası “eril 

evrenselliğin radikal bir eleştirisi” (Braidotti, 2014, s. 34) temelinde ilerler. Rosi 

Braidotti’nin posthümanist kuramından izler taşıyan bu çalışma ilk bölümde Michel 

Foucault’ nun insan erkeğin ölümünü ilan etmesiyle ve bu özne üzerinde amblem 

haline gelmiş Leonardo Da Vinci’nin Vitvirus Adamı üzerinden düşünmesiyle başlar. 

Akıl merkezci et (hayvan) yiyen erkek-insan idealinin kusursuz yapısının nasıl 

dağılmaya başladığı üzerinde duran bu bölümde karnofallogosantrik özneyi oluşturan 

etmenler incelenir. Üzerinde durduğu mesele şudur; bugüne dek bütün bilme biçimleri 

tek bir özne tipi tarafından oluşturtulmuştur ve gereken eksik kalmış olan feminist 

kökenli bir bakıştır. Bahsedilen feminizm dikotomik düşünceye göre düzenlenmiş 



  

 2 

cinsiyetler üzerinden şekillenen değil, kapsayıcı ve olumlayıcı yeni olan bir feminist 

bakıştır; queer-feminist ve posthümanist bir bakış. Dolasıyla metnin bu kısmı, insan 

kavramının ne denli eril ve et yiyici bir özne olduğundan ve dışlayıcı yapısının genel 

tanımlarından oluşur. Dünyanın kurulu olduğu düalist bilme şeklinin ve onun getirdiği 

bedenin zihni işgal eden bir yapı olarak görmenin yeryüzü üzerindeki zorlayıcı etkileri 

üzerine düşünen metin, bunu sorgulayan en önemli düşünür kuşağı olan ’68 sonrası 

post-yapısalcı kuşağını örneklendirir. Bu kuşak 1968 Mayıs’ının devrimci-oluş 

fikriyle oluş sürecinin fitilini ateşlemiş ve anti-hümanizmin ilk kuramsal metinlerinin 

oluşmasını sağlamıştır. O dönemle birlikte kültürün içerisinde oluşan kırılma, Batılı 

kusurusuz erkek insana karşı öteki olanların birliğine hizmet etmiştir. Böylece kimlik, 

dil, söylem, kültür, bilim gibi tüm mevcut yapıların sorgulanmasını ve parçalanmasını 

sağlayan ortam kurulmuştur. Metin ardından kadın-oluş üzerinde önemle durarak 

Gilles Deleuze ve Felix Guattari’ye değinir. Çünkü savunduğu yeni etik anlayış için 

başlangıç noktasının kadın-oluş olduğunu savunur. Tüm oluşların gelişip serpileceği 

alan olarak çağdaş sanatı örneklendiren metin, temsilin gücü üzerinde durur. Yeni 

temsil formları üzerinden farklı bakış açıları ve alternatif yollar geliştirmek üzerine 

düşünür. Bunun nihai birleşimi olarak da hayvan çalışmaları ve queer kuramın bir 

diyaloğa girerek posthümanist etik anlayışına dönüşmesi konusunda çalışır. 

Transdisipliner bir ağ örerek yatay bir ilerleme hedefi taşıyan bu sanat anlayışı; Donna 

Harraway’in “birlikte oluş” ismini verdiği transversallik üzerinde durur. İnsan 

olmayan canlıların acı çekebilme ve haz yetisi üzerinden düşünerek aynı kırılganlık ve 

mutlak ötekiliği paylaşanlar olarak karnofallogosantik özne yerine yeni tahayyülleri 

yaratabilmenin çağdaş sanat pratikleriyle mümkün olduğunu düşünür. 

Egemen olanın dağılışı isimli ana başlığın ikinci üzerinde durduğu kısım queer 

kuramın etkisidir. Bazı yaşamların değersiz kılınması meselesinin en çok işlendiği bu 

kısım tezin de başlıca ilham kaynağını oluşturur. Çünkü bahsedilen kadın-oluş, 

paternal ödipal yasayı dağıtır ve sonsuz oluşları mümkün kılar. Ezeli akış olarak da 

isimlendirilecek bu oluşlar sabit ve mutlak surette dışlayıcı olan karnofallogosantrizm 

için üzücü haberi müjdeler; queer gelecek. Queer kuramın çalışmaya en önemli  katkısı 

bir olasılıklar alanı sunmasıdır. Ayrıca kavramın esnekliği farklı olgularla 

ilişkiselliğini de mümkün kılar. Böylece bize yüzergezer bir yaşam vaat eder. Yalnızca 

yeryüzülü olma üzerinden kimliklerin silindiği bedenlerin ve arzunun etkin kılındığı 



  

 3 

bir dünya hayali vardır. Ki bu hayal posthümanist sanat  içinde geçerliliğini koruyan 

bir hayaldir. Bu sebeple öncelikle queerin tarihçesi ile başladığımız bölüm, Batı 

feminizminin açmazları üzerine düşünür. Bu tartışmalar; Luce Irigaray, Eve Kosofsky 

Sedgwick, Annamarie Jagosa, Judith Butler, Monique Wittig, Judith Halberstam, Sara 

Ahmed’in düşünceleri arasında gerçekleşir. Bir anlamlar ağı yaratmayı hedefleyen 

bölüm queerin değişken ve akışkan pratiğine saygıyla; hakim bilgi yürütücüsü 

olmadan ilerler. Bu noktada metin queerin sanat pratikleri üzerinde üretken gücünü 

vurgulayarak tüm tartışmaların ortak noktası olarak işaret eder; duygulanım sağlayan 

ve arzuyu görünür kılan çağdaş sanat.  

Queer kuramın başlıca meselelerinden biri olan düaliteye karşı tüm bedenlerin 

özgül değerinin tanınması hayvan çalışmalarının da başlangıcını oluşturur. Bu da 

egemen olanın dağılışı üzerine olan bölümümüzün son alt başlığıdır: hayvan 

çalışmalarının etkisi. Bu bölüm Giorgio Agamben’in  Kutsal İnsan kitabında bahsettiği 

antikitedeki hayat sözcüğünün ikili kullanımıyla başlar; zoe ve bios. İlk bölümden beri 

bahsettiğimiz yaşamın değeri ve düalist bilme şeklinin en belirgin hali, bu ikili hayat 

tanımıdır. Hayvansal çıplak hayat olan zoe ve kültüre dair daha beşeri bir yaşamı 

tanımlayan bios, zihin/madde, doğa/kültür, kadın/erkek ikiliğini de getirir. Bu metin 

ise tıpkı Braidotti gibi zoe’nin tarafındadır. İnsan ve hayvan arasındaki hiyerarşik 

bölünmeleri Sigmund Freud’dan, Kopernik’ten ve Darwin’den verdiği örneklerle 

açıklar. Ayrıca semavi dinlerin buyruklarının yarattığı insanmerkezcilikten de 

bahseder. Dünyadaki her şeyin erkek insan için kusursuz tasarlanışı üzerine düşünür. 

Hayvan kategorisinin ne denli dışlayıcı bir tanım olduğu üzerinde durur. Keza onun 

da bedeni vardır ve hakikate ulaşmaya çabalar. Hazza yönelir ve aslında kendini 

gerçekleştirmek ister. Ama insanmerkezci bakış tepeden inme tanımlar koyar. Bu 

noktada metnin devamında Rene Descartes’ın teorilerine değinen metin, Gilbert 

Simondon, Friedrich Nietzche ve Donna J. Harraway’in Descartes’a karşı kurdukları 

anti tezleri savunur ve açıklar. Ardından yaşam ve ölüm hakkı üzerine tartışır ve 

insanın sınırları konusunda emin olmayı dener. Fakat başarılı olamaz çünkü 

sınırsızlığın muğlaklığın ve çeşitliliğin olanaklılığını bilir. Tezin başından beri 

kurmaya çalıştığı tranversallik meselesinin hakimiyetinde Haraway’ın “birlikte oluş”u 

vardır ve onun ışığında bir gelecek hayali kurar. Yaratıcı kaçış hatları yaratmanın 

mümkünlüğünü savunurak yaşamın insana mahsus olmadığını kanıtlamak üzere, Peter 



  

 4 

Singer’in Hayvan Özgürleşmesi’nden ardından da Drek Ryan’ın Hayvan Kuramı’ndan 

bahseder. Bu kısımda artık somut gerçeklikten bahsederek acı çekebilme yetisi 

üzerinde ve tüm canlıların hazza ulaşma isteği üzerinde durur. Metnin en başında 

bahsettiği Judith Butler’a döner ve “hangi hayatların yası tutulabilir, hangileri 

değerlidir” sorusunu tekrarlar. Bu noktada metin; cevabın posthümanist etikte, 

antroposantrik olmayan bir dünyada gizli olduğunu belirtir. Hayvan çalışmaları ve 

feminizmin en önemli kesişim noktası olan Carol Adams’dan da bahseder ve kadın 

oluşun nasıl karnofallogosantik dünyada değişimin başlangıcı olacağını tekrarlar. 

Çünkü kadın-oluş ve hayvan-oluş posthümanist sanat anlayışının temellerini oluşturur. 

İkinci ve son ana başlığımız olan yeni olasılıklar; ilk önce posthümanist etikten 

bahseder. Bu etik, aktivizmi tekrar aktif hale getirmeyi istemesi ve sanata, 

duygulanıma olan inancıyla tanımlanabilir. Ama aslında üç temel noktası vardır; 

olumlayıcılık, olumsallık ve merhamet. Burada bilinmesi gereken posthümanist etik 

ve sanat anlayışının iç içeliğidir, birbirini kapsarlar. Dolayısıyla aynı kavramlar çağdaş 

sanat üzerine bahsederken de kullanılır. Bu bölüm merkezine yaşamı alır ve hiyerarşik 

olmayan, insanmerkezcilikten uzak bir etik benimsemenin önemini, nasıl ve hangi 

çerçeveleri kullanıp bu etiğin benimsenebileceğini tarifler. Yeni bir etik, politik ve 

estetik bir bakışı reçetelendirmeye çalışır. Çünkü fallusmerkezci bakıştan uzaklaşarak 

kadın-oluşla düşünmek yeterli olmaz, yeni olanı da biçimlendirmek gerekir. 

Dolayısıyla üzerine çalıştığımız bu metin Braidotti’nin işaret ettiği Eleştirel Post 

Beşeri Bilimler’in parçası olarak kendisini şekillendirir. Aynı inanç ve istek ile yeniyi 

kurmaya çalışır. Antropos’a ait bir faillikten çıkarak eylemsellik üzerine düşünmeye 

çalışan bu bölüm, dualite dışından düşünmek için Braidotti’nin Zoe-Güdümlü 

Olumlama Etiği’ni benimser. Varlığın oluş biçimlerini olumlar ve queer kuramın ezeli 

akışıyla ne denli birlikte ilerlediğini gözler önüne serer. Beden ve duygulanımın ortak 

yaşam amaçları olduğu üzerinde durur. Sanatın yeni dünyanın karmaşasındaki 

öncülüğüne inanır ve cevabı sonraki bölüm olan posthümanist sanat anlayışında 

aramaya devam eder. 

Yeni olasılıklar başlığının son bölümü ise posthümanist sanat anlayışı isimli alt 

başlıktır. Bu bölüm esasen yukarıda bahsedilen tüm tartışmaları sanat eserleri 

üzerinden okumaya girişir. Yeryüzülülerin akrabalık ağlarını görünür kılan ve 

karnofallogosantrizme karşı duruşu olan eserleri incelerken tam zıttı görüşe sahip 



  

 5 

sayılabilecek biyosanat örneklerine de yer veren bu kısımdaki amaç tartışmayı daha 

etkin kılabilmektir. Bu sebeple de tüm metnin bir öneri olduğunu tekrarlamalıyız. Bir 

sanat anlayışını şekillendirmeye girişirken duygulanıma ve arzuya verdiğimiz değer 

neticesinde keskin köşelerden ve kenarlardan kaçınır. Dolayısıyla kategorizasyondan 

uzak tutumuyla metinde yer alan sanatçılar ve eserleri tamamen metnin akışı içerisinde 

kendisine yer bulur. Yer verilen örneklerin tamamı 2000 sonrası global çağdaş sanat 

eserleridir. Bu çalışma geleceği şimdide arayan çağdaş sanat eserlerine temaşa etmek 

üzerine kuruludur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 6 

 

 

BÖLÜM 1 

 

1. EGEMEN OLANIN DAĞILIŞI  

1. 1. Karnofallogosantrik1 Öznenin Kültürel Yok Oluşu Üzerine 

“Erkeği kadından ayıran temsile, kültürel 

simgelemeye, kadın da dahil diğer bütün sessiz 

hayvanları sembol olarak, temsil nesnesi olarak  

kullandığı adlandırma gücüne erişimidir.”2 

 

Tarihte zamanın okları ilk kez bu denli güçlü bir şekilde Leonardo Da Vinci’nin 

Vitvurus’unu yani klasik insan modeli olan erkek-insanı (İng. man) göstermiyor. 

Michel Foucault’nun meşhur örneğinde bahsettiği gibi, deniz kıyısında kuma çizilmiş 

erkek-insan yüzü tarihin dalgaları tarafından aşama aşama siliniyor (Foucault, 2000, 

s. 539). İnsanlık, her şeyin evrensel ölçütü olan “erkek aklı” (İng. man of reason) isimli 

Batılı hümanist idealin yok oluşuna şahit oluyor. Bu dönem artık hümanizm sonrasıdır. 

Çünkü biliyoruz ki, “yaşam her yerde aynıdır. Bir istiridyede, bir ağaçta, bir hayvanda 

ya da bir insanda yaşam hep aynı talepleri yineler” (Simondon, 2019, s.40).  

Hümanizm karşıtlığı, sonraları dünyaca meşhur “postyapısalcı nesil” olarak 

anılacak kuşağın isyankâr çığlığı olarak ortaya çıkar. Diyalektik karşıtlığa dayalı 

düşünceden uzaklaşmış ve insan öznelliğine dair değişen anlayışlara doğru üçüncü bir 

yol geliştirmeye girişmişlerdir. Michel Foucault’nun Kelimeler ve Şeyler’ de (1970) 

ilan ettiği “insan erkeğin ölümü”, ikili karşıtlıkların ötesinde ve kesişimsel bir metodla 

epistemolojik ve ahlaki bir krizi ifade eder. Burada hedef alınan, insan erkeği dünya 

tarihinin merkezine yerleştirmeye devam eden hümanist kibirdir. Bu 1968 sonrası 

                                                 

 
1 Jacques Derrida’nın carnivour, phallus ve logos kelimelerinin birleşimiyle türettiği bir terim. 
2 Susanne Kappeler, The Pornography of Represantation, Mineapolis: The University of Minnesota 

Press, 1986, s.68. 



  

 7 

kuşağın radikal düşünürleri, Vitruvius’a özgü, mükemmeliyet standardı olan erkek 

insan idealini kaidesinden indirmiş ve yapı bozumuna uğratmıştır (Braidotti, 2014, s. 

36-37). Kendisini tüm dünyanın ahlak bekçisi ilan eden bu ideal öznenin eleştirisi çok 

yönlü ve kesişimsel eleştirel ağlarıyla örülmeye başlanır. Bu yüzden, insan-erkeğin 

ölümünü ilan eden 1970’lerin felsefi nesli, postkolonyalizm ve posthümanizm 

geleneğine aittir (Braidotti, 2014, s.39). 1968’de başlayan ve gücünü değişimin içinde 

olmasından alan ve şimdiye dek görülmemiş ittifaklar ağına dönüşen yeni bir dünyadır 

bu. Felix Guattari buna “yeni bir politika” (Guattari, 2000. s.75) adını verir.  

 

 

Görsel  1.1 Leonardo Da Vinci, Vitvirus Adamı, 1492 

.https://tr.wikipedia.org/wiki/Vitruvius_Adam%C4%B1 

 

Bu ikonik imge insan yetilerinin biyolojik, söylemsel ve ahlaki düzeyde ereksel 

olarak düzenlenmiş, akılcı bir ilerleme fikrine uzanmasını tamama erdiren bir doktrin 

olarak hümanizmin amblemi olmuştur (Braidotti, 2014, s.25). Antik Çağ’da 

düzenlenmiş olan bu model İtalyan Rönesansı ile hümanist ideal için mükemmel bir 

eşleşme sağlamış olur. Bu hümanist idealin belirlediği standartlar çerçevesinde 

evrenselleştirici Avrupa felsefesiyle birlikte bir medeniyet modeline doğru geçiş yapar 

(Braidotti, 2014, s.27). Dışlama ve ayrımcılık pratikleri açısından son derece 

düzenleyici olan bu model, bütün ötekilerin kendisi üzerinden değerlendirilmesini, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Vitruvius_Adam%C4%B1


  

 8 

düzenlenmesini ve belirli bir toplumsal mevkiye yerleştirilmesini sağlayan sistematik 

bir tanınabilirlik standardını ifade eder (Braidotti, 2014, s.40). Soyut bir evrensel ideal 

olmaktan son derece uzak olan bu modele göre ideal insan eril, beyaz, Avrupamerkezli 

ve normatif ideallere sahiptir. Dolayısıyla beşerî bilimler, hâkim öznenin kendini 

ortaya koyması için dışlanması gereken, cinselleştirilmiş, ırksallaştırılmış ve 

doğallaştırılmış “ötekilerin” bakış açılarını ve bilgi pratiklerini yok sayma üzerine 

kurulur (Braidotti, 2019a, s.42). Hümanizmin bu ideal insanı hakikat, etik ve estetik 

bakışı belirlemiş ve etkisi altına almıştır. Bu bağlamda evrenin merkezindeki 

konumundan kendi etrafında değilleyerek tüm ötekilerin oluşmasını sağlamış ve 

düalist bilgi şeklini oluşturmuştur. Bu bilme şekli her şeyin zıttıyla var olduğuna 

inanır. Tüm bilme şekillerini etkileyen bu inanç olan dülaizm evreni ve öznelliği; 

fiziksel ve ruhsal olan, beden ve zihin gibi birbirini dışlayan “iki şey”in oluşturduğuna 

duyulan inançtır. Bu durum Kartezyen dönemle birlikte zihin ve madde arasında 

açılamaz bir uçurum yaratır (Grosz, 2020, s.31). Evrendeki dualitenin temelinde yatan 

zihin/beden karşıtlığı, erkek-kadın karşıtlığıyla hayvan/insan bağıntısı ve 

ilişkilendirilmesine sebep olur. Erkek ile zihnin, kadın ile bedenin temsili biçimde 

konumlandırılması (Grosz, 2020, s.27), bedenin cinsel farkın müttefiki olduğunu 

açıkça belli eder. Gerçeklik, bilgi, hakikat, politika, etik ve estetik kavrayışlarımızın 

her biri, cinsel özgüllüğü olan bedenlerin sonuçlarıdır. Bugüne dek tarihimizde hepsi, 

feministlerin patriyarkal dediği, cinsiyetler arası ilişkileri düzenleyen yapılara, iktidar 

yapılarına karışmıştır (Grosz, 2020, s.11). Hümanizm kavrayışı üzerinden kadınların 

—ve tüm başka grupların—özgüllükleri, konumları ve tarihleri geçersiz veya gereksiz 

kılınmıştır (Grosz, 2020, s.11,12). Bu Avrupamerkezci evrenselleştirici paradigma, 

benlik ve öteki arasındaki diyalektiği, başkalığın ikili mantığını, evrensel hümanizmin 

itici gücü ve kültürel mantığı olarak ilerletir. Bu mantıkta kadın, erkekten daha aşağı 

insanlar olarak hayvan ile insan arasındaki gri bölgede bulunur. İnsandan aşağı, 

kusurlu, insan tasarısı için yetersiz canlılar olarak görülür. İnsan ve insan olmayan, 

kültür ve doğa, erkek ve kadın gibi ikilikleri üreterek insanı hayvana, erkeği ise kadına 

üstün olarak tanımlayan erkek egemen aydınlanmacı bakış, gözden çıkarılabilir 

bedenlere sahip, yaşamları değersiz olan ve doğal addedilmiş ötekileri belirlemiş olur 

(Braidotti, 2014, s.27-28). Ancak feministler de insanı, dikotomik bir biçimde iki 

karşıt özellikten yapılmış bir varlık olarak gören bakışı paylaşırlar. Dikotomik 



  

 9 

düşünce, kutuplaştırılmış iki terim arasında zorunlu bir hiyerarşi kurar ve bu terimleri 

derecelendirmeye tabi tutarak bu terimlerden bir tanesinin ayrıcalıklı hale gelmesine 

sebep olur. Diğeri bastırılmış, tabi kılınmış olur ve olumsuz karşıt haline gelir (Grosz, 

2020, s.25). Bu sebeple ilk önce, özneyi birbirini dışlayan zihin ve beden kategorilerine 

açıklamanın sebep olduğu çıkmazdan (Grosz, 2020, s.50) uzak tutmak gerekir. Her ne 

kadar düşünsel mirasımız buna el vermese de bedensel bir öznellik, ruhsal bir 

bedensellik kavrayışı gereklidir. Keza öznelliği insan olmayanı da kapsayan bir şekilde 

yeniden düşünmekten bahsederken kartezyen beden/zihin ve doğa/kültür 

ikiliklerinden uzak durmak en önemli noktada yer alır. 

İnsan kavramını icat eden ve onun doğadaki her şeyle arasında radikal bir mesafe 

olduğunun altını çizerek antropolojik farka dayalı hümanizmi kuran Sokrates’tir. 

Sokrates’in ortaya çıkardığı şey, dert edinilmeye değer tek şeyin insan olduğudur. Bu 

varlık, her şeyin en yüksek kapasitesi olarak düşünceye sahiptir (Simondon, 2019, 

s.10). Sokrates, Platon ve Stoacılar insanın tekil ve doğal ortamdan ayrı statüsünün 

altını çizerler (Simondon, 2019, s.12). Dışlama sayesinde ayakta duran bu felsefi 

sistemin ayrımının başlangıç noktası, iyilik, hakikat gibi erdemlere mutlak insanlığın 

erişebildiği inancıdır. Gilbert Simondon, Hayvan ve İnsan Üzerine İki Ders’te bu tür 

sistemleri doğalcı sistemler ve etik sistemler diye iki ayrı başlık olarak niteler. Ona 

göre filozoflar hayvanlar üzerine spekülasyonlarında her zaman ya Aristoteles gibi 

doğalcı bir devamlılık ve akrabalık fikrine ya da Sokrates gibi spiritüalizme ve etik 

ikili karşıtlığa meyletmiştir. “İnsan bir bakıma Sokrates’in icadıdır; insan ile doğal 

olan arasında köklü bir ayrım olduğunu vurgulayarak antropolojik farka dayalı bir 

hümanizm kuram da kendisidir” (Timofeeva, 2018, s.42). Erkek egemenliğin bu 

patriyarkal rasyonalizasyon süreçleri, kadın bedenine kırılganlık, güvenilmezlik veya 

doğaya biyolojik yakınlık gibi özellikleri atfetmiştir. Kadın, bedenselliğinin 

özgüllükleri üzerinden ikincil bir konuma yerleştirilmiştir. Çünkü kadın bedeninin 

kötülenmesi ve sınırlanmasıyla toplumsal özneler olarak nesneleştirilmiş ve 

yabancılaştırılmıştır (Grosz, 2020, s.18). Bu cinsiyetler üzerinden kurulan karşıtlık, 

zihin/beden karşıtlığıyla birbirine yakından bağlıdır. Zihinin erillikle, bedenin 

dişillikle bağdaştırıldığı bilgisi o kadar a priori konumlanır ki, kadınların, bilgininin 

özneleri ya da filozof olma ihtimali de tamamen ortadan kaldırılmış olur (Grosz, 2020, 

s.40). 



  

 10 

Bedeni, zihnin işleyişini ihlal eden veya bu işleyişe müdahale eden bir varlık 

olarak gören mantık onu üstesinden gelinmesi gereken hayvanlık olarak ve doğaya 

dair olan olarak görür. Dolayısıyla kapsayıcı etik doğrultusunda düşünerek insan 

olmayan faillere dek uzanan bir öznellik anlayışı geliştirmek önemlidir. Çünkü mesele 

faillikten çok daha başka bir noktada yer alır. Beden dediğimiz kavram karmaşık bir 

organizmadır ve niteliksel bağlamda hayvan fizyolojisinin dertlerinin insan 

fizyolojisinden pek bir farkı yoktur. Dolayısıyla Kartezyenizmin rasyonel bilgi arayışı 

uğruna organik bedenin kendine özgü karmaşıklıklarını yok saymıştır. Oysa bedenin 

ruhsal ve anlamlandırmaya dair bilinç düzeyi bu denli yok sayılamaz. Bedeni, kadını, 

hayvanı, arzuyu ve duyguyu yok saymakla küçümsemek üzerine kurulu bilme 

şeklinden koparak başlayan yeni arayışlar kendisini doğaya karşı inşa eden kültür 

içerisinde yok sayılmıştır. Çünkü rasyonel bilgi, doğa güçlerinin aşılması, 

dönüştürülmesi veya kontrol altına alınması olarak işlemiştir. Buna karşılık, kadınlık 

ve hayvanlık, rasyonel bilginin tahakküm altına aldığı ve rasyonalitenin gelişimi 

boyunca bir kenara atılması gereken “doğal” olandır. Oysa kültürel olan ile doğal olan 

arasındaki bu karşıtlık beşeridir ve karşılıklı içerme ilişkisini daha derinlemesine 

incelemek gereklidir. Çünkü tüm değerleri yaratan ve bu süreç içerisinde varoluşunun 

kendisini bir değer kılan, karnofallogosantrik özne, yaşamın karmaşık güçleri üzerinde 

üstünlük kurmuş ve tüm canlıları itaat altına almıştır. Bu sebeple postyapısal kuşak 

dediğimiz düşünürler hakikate duydukları inancı yitirerek tüm bu ön kabulleri, yapıları 

ve yaratılan kültürü sorgulayarak dağıtmaya girişmişlerdir. 

Luce Irigaray’ın tanımıyla “geçmiş kuşaklar tarafından tanımlanan ve dayatılan 

fikirler, normlar ve kurallar” (Irigaray, 2012 s.18) bütünü olarak; kültür, 1968’den 

sonra duyusal algıların, daha yukarı konumda olduğu düşünülen ve zihinsel faaliyete 

tabi kılınması gerektiği düşüncesini ters yüz etmeye girişir. Kültürel bir devrim olarak 

1960’lar, tüm Batılı fikir ve temsillerine karşı örgütlenir. Bu dönemde başlayan 

yapısökümcü çalışmalar kültürün dayattığı normalleri sorgulayarak 19. yüzyılda 

oluşan ve hâlâ etkisini sürdüren düşüncelere, Darwinci yaklaşıma ve kendini referans 

olarak yerleştiren Avrupalı beyaz erkeğin yüceleştirilmesine karşı durarak her şeyin 

söküldüğü, parçalandığı, tekrar ele alındığı bir dönemi meydana getirirler. Bu süreçte 

1970 sonrasında kimlik, dil, söylem ve kültür alanının mevcut yapılar irdelenerek 

dağıtılmaya başlanmıştır. Beden ve söylem, kimlikler ve topluluklar arasındaki 



  

 11 

duvarların yıkılarak iç içe geçtiği bir akış başlamıştır. Gilles Deluze 1968 Mayıs’ını 

“oluşun çıkagelmesi”  olarak tanımlar: “68, devrim geleceği olmayan bir devrimci-

oluştu. Saf, oluş fenomenleri insanları her yanlarından sarmıştı, hayvan-oluşlar, çocuk-

oluşlar, erkekler için kadın-oluşlar. (…) Etrafında dönüp durduğumuz o özel alan. (...) 

Her durumda , Mayıs 68 oluşun çıkagelmesidir” (L'Abécédaire de Gilles Deleuze: G 

comme Gauche, 1996).  

Deleuze’ün hem insanmerkezciliğe de hem de hümanizme taviz vermemesi  ve 

insan-hayvan, doğa-kültür, organizma-makine gibi keskin ayrımların bulanıklaştığı bir 

düşünce düzlemi kurmuş olması onu üzerine düşündüğümüz posthümanist düşünsel 

sistemler için çekici bir kaynak haline getirir (Yücefer, 2019, s.98). Deleuze "erkek 

oluş" diye bir şeyin olamayacağını vurgular zira “a oluş” bir minörleşme sürecidir. 

Erkeklik ise majör alanı belirleyen ve çoğunlukçu bir standardı oluşturan temel 

unsurlardan biridir. Minörleşme süreci en öteki olana doğru ilerler. Tüm oluş süreçleri 

için öncelik kadın-oluş’tur sonrasında hayvan-oluş ve bitki-oluş gelir. Çünkü oluş en 

minör oluşa doğru akıştadır. Guattari der ki; “Tüm iktidar oluşumlarına içkin fallik 

vaatlerden kendini kurtaran bir erkek, mümkün modaliteler uyarınca bir tür bir kadın-

oluşa geçecektir. Ek olarak, hayvan, kozmos, harf, renk, müzik oluşunun koşulu da 

budur” (Guattari, 2015, s.85). Tabii kadın-oluş, yalnızca erkek için gerekli değildir; 

feminist açıdan da politik bir anlam taşır. Kadın-oluş süreçleri kimliğin istikrarını 

sarsmaya dairdir. Patriyarkal iktidar ilişkilerinin sebep olduğu pıhtılaşmaları, 

katılaşmaları ve yükleri sorunsallaştırmanın bir yolu olarak kadın-oluş gerekli olmayı 

sürdürür. Çünkü Elizabeth Grosz’a göre “kadın” tam olarak fantezilerin bir 

yansımasıdır ve kadın-oluş, onun fantazmatik biçimini parçalamanın bir yolu olabilir 

(Grosz, 2020, s.250). Rosi Braidotti ise şöyle açıklar: Kadın/hayvan/böcek oluş, akan 

bir duygudur, tıpkı yazmak gibi; oluş birlikte, yani ötekilerle karşılaşmalarda inşa 

edilmesi gereken bir bileşim, bir mevkidir (Braidotti, 2029, s.153). Braidotti, 

Avrupamerkezci özü ve emperyalist eğilimleriyle hümanizmin tarihi düşüşünü keyifle 

karşıladığını söyler.  

Aktivist bir hümanizm karşıtlığının gelişitiği 1960’lar ve 70’ler boyunca 

dönemin yeni toplumsal hareketler ve gençlik kültürleri doğdu; feminizm, 

kolonyalizm, ırkçılık karşıtlığı, nükleere karşı mücadele gibi bir çok alan düşünüldü. 

Aslında insanmerkezcilik sonrası ile türlerası hiyerarşi ve her şeyin ölçüsü olarak tek, 



  

 12 

standart ortak erkek-insan mefhumunu yerinden etmeye girişirler (Braidotti, 2014, 

s.86). Dolasıyıla üzerine düşündüğümüz posthümanist etik için postyapısalcı kuşak ve 

düşünceleri önem taşır. 

 

 

 
Görsel  1.2 Protestocular, Atlantic City, N.J.'de 7 Eylül 1968 tarihinde yapılan Miss 

Amerika’nın mayolu geçit törenini  sığır müzayedesi ile eşdeğer görüp kınadılar.  

https://time.com/5387623/miss-america-protest/   

Belli bir insan oluş kipini, insana dair aşkın değerler olarak dayatan 

evrenselleştirici Batı metafiziği, erkekten erilliğe ve buradan da insanlığın evrensel 

formatı olarak insana (Braidotti, 2014, s.40) evrilmiştir. Birincil terim, ötekini dışarıda 

bırakarak kendini tanımlar ve son derece kırılgan bir normallik adası (Massumi, 2020 

s.11) kurar. Bu açıdan hümanizm karşıtlığı dediğimiz bu alan fark ve başkalığın kurucu 

rol üstlendiği cinsiyetlenmiş ötekinin, ırk üzerinden ötekinin ve doğal addedilmiş 

ötekinin (hayvanlar, çevre ya da yeryüzü) sınırlarını çizen diyalektik düşünce biçimini 

reddeder (Braidotti, 2014, s.42). 

Hümanizm geleneğinde erkek-insan’ın her şeyin ölçüsü olması, doğanın 

sömürülmesi ve tahakküm altına alınması arasındaki bağlantıya dikkat çekmek temel 

meselemizdir. Ayrıca bilim ve teknolojinin de bu tahakküm ideali yolunda suistimal 

edildiğini de görmek elzemdir. Tüm bu oluşumlar ötekilere epistemolojik ve fiziksel 

şiddet uygular, yapısaldır ve Avrupa Aydınlanması’nın akıl idealine bağlıdır. 

Hâkimiyeti bütün yaşayan canlıları kapsamaya ve kültür çeşitliliğine saygı 

duyulmasına engel olur. Evrenselleştirme yönlü duruşa sahip bu bakış ve bu duruşun 

https://time.com/5387623/miss-america-protest/


  

 13 

ikili mantığının merkezinde fark kavramının yergi olarak ele alınması esas büyük 

sorunlardandır. Farkların olumsuzlanması ve çeşitliğin olumlayıcı yanını yok sayan bu 

düşünüş erkeğe öteki olarak konumlandırılan kadını olumsuzlama yoluyla fallusa ekler 

(Braidotti, 2019a, s.157). Bu sebeple de bahsedilen “insanlık mefhumu”, aslından 

“insan tabiatına” ilişkin toplumsal sözleşme halini almış tarihsel bir inşadır (Braidotti, 

2014, s.40). 

Esasen bu felsefi postyapısalcı kuşak kendi hümanizm eleştirisini geliştirirken; 

Avrupa hümanizminin kapsamını, kurucu ilkelerini, modernite projesindeki tüm 

rolünü tartışmaya açmışlardır. Bunu iki yönlü yapmışlardır; bir yandan Aydınlanma 

projesinin yerine getiremediği vaatleri hedef alırken, bir yandan da insanlığa dair eril 

olmayan ve Avrupamerkezli olmayan karşı nosyonlar üretmişlerdir (Braidotti, 2019b, 

s.65). Ayrıca insanlığın nötr bir terim olmadığını göstermişlerdir. Böylece her alana 

girmeye başlayan eleştirel tutumun sanatta yansıması feminist hareket başlar. Siyasi 

aktivizmin getirdiği bu hareket 1960’lı yıllarda sesini duyurur. Bu küresel başkaldırı 

sonrası entelektüeller daha aktif hale gelmişlerdir (Braidotti, 2021a, s.36). 

Antropolojinin gelişmesi ve sekülerizm sonrası feminist maneviyat, hem insan hem de 

insan olmayan çeşitliliğe saygı ihtiyacı çerçevesinde bir araya gelerek yeni bütüncül 

bir yaklaşıma yönelir. Bu tutum, Batılı sanat tarihi yazımına yönelen eleştirilerde 

özellikle etkin olur. Linda Nochlin’in 1971 yılında yayınladığı Neden Hiç Büyük Kadın 

Sanatçı Yok isimli metin bu bahsedilen tartışmalarının merkezinde yer alır. Nochlin 

der ki; 

“Neden hiç büyük kadın sanatçı yok?" sorusu, bizi şu sonuca götürdü: 

Sanat, üstün güçlerle donanmış bir bireyin kendinden önceki 

sanatçılardan ve daha belirsiz, daha yüzeysel biçimde de “toplumsal 

koşullar”dan “etkilenerek” ortaya koyduğu özgür ve özerk bir etkinlik 

değildir. Aksine, hem sanat yapanın gelişimi hem sanat yapıtının doğası 

ve niteliği açısından baktığımızda, sanat yapmanın koşulları belli bir 

toplumsal çevrede gelişir, bu toplumsal yapının ayrılmaz parçasıdır ve 

ister sanat akademileri, ister himaye sistemleri, ister ölümsüz yaratıcı, 

üstün sanatçı-insan ya da toplumdışı ilan edilen yalnız yaratıcı efsaneleri 

olsun, özgül ve tanımlanabilir toplumsal kurumların dolayımından geçer 

ve belirlenir.” (Nochlin, 2020, s.156-157) 



  

 14 

Nochlin bu metninde, çok boyutlu bir sosyal değişime katkıda bulunacak bir 

feminist sanat pratiği geliştirmek adına, temsili siyasi bir mesele olarak anlamak ve 

ataerkil temsil formları içinde kadının tâbi duruma getirilmesini analiz eder (Antmen, 

2020, s.253). Çünkü bir varoluşu nesneleştirme konusunda ilk yol tasvir ve temsilden 

geçer. Sanat üretiminin politikası artık Antroposen çağında posthümanist ve 

insanmerkezcilik sonrası olmalıdır. Bu oluşması gereken yeni bakış, eril, 

insanmerkezci ve heteronormatif varsayımlara dayalı ayrımcı kategorilerin yerine 

sağlam alternatifler koyan feminizm kökenli bir düşünce olmalıdır (Braidotti, 2019c, 

s.69). Çünkü bahsettiğimiz bu bakışa karşın bedensel amprizmi savunan çalışmalar 

queer kuramla zenginleşerek queer-feminist kuram haline gelir ve insan sonrası 

eleştirel bilimlerin temel bakışını oluşturur. İnsan sonrası bilgi üretimi zengin ve 

yaratıcıdır; bu nedenle düz denkliklerden uzak durur. İlişkiseldir. Bizi oluşturan çoklu 

ekolojilerin tamamını kapsar (Braidotti, 2019c, s.67). Böylece üzerine düşündüğümüz 

kapsayıcı ve ilişkisel ağları benimseyen yeni sanat anlayışı doğa-kültür sürekliliğini 

benimsemeli ve tüm bedenlerin yaşamlarına saygı duymalıdır. Merhamet ve ihtimam 

duygusuyla başlayacak olan bu anlayış olumlayıcı bir etik benimsemelidir. Batı 

modernitesinin yapısal ötekilerinin sesini duyurmakla yola çıkan bu postdisipliner alan 

tıpkı insan sonrası öznellik gibi transversal ve aktiftir (Braidotti, 2019c, s.217). Bu 

sanat anlayışı feminizm, bilim çalışmaları, immünoloji, posthümanizm, hayvan 

çalışmaları ve kültürel çalışmalar gibi çeşitli alanlarda diyalog içindedir. 

Tüm bu hümanizm ve posthümanist sanat tartışmaları esasen hangi yaşamın 

değerli kılındığı hangi yaşam sonrasında ağıt yakılabileceği konusuyla kesişir. Çünkü 

değersiz görülen sonlanmış yaşamlarla, hayatlarını sürdürürken duygulanımın esas 

noktası olan bedenler nasıl sanat nesnesine dönüşebilir? Bir hayvan öldüğünde matem 

tutulur mu (Dolcerocca, 2017, s.185)? Hayvan derken tam olarak hangilerini 

kastediyoruz; evcil olanları mı yoksa yenilenleri mi? Yaşamları, ölümleri ve 

ölümlerinin ardından bedenleri insanlara hizmet etmek durumunda olmasaydı nasıl 

olumlayıcı bir etik benimseyebilirdik? Çünkü hayvan, insan egemenliği karşısında 

mutlak mülksüzdür ve bu haliyle insanın fiziksel veya sembolik şiddetine her zaman 

açıktır. Hayvan, insan iradesinin ve iktidarının nesnesi olarak her zaman onun 

merhametindedir (Dolcerocca, 2017, s.186). Dolayısıyla olumlayıcı etik bu merhamet 

eşiğinde filizlenmelidir. Olumlayıcı etiğin zihin/beden birliği düşüncesiyle 



  

 15 

vurguladığı, duygulanımın gücüdür. Bu edilgen bir düşünüş değildir, aynı queer 

düşünce gibi dinamiktir. Braidotti’nin dediği gibi posthümanizm, insan merkezci 

olmayan ilişkisel ve olumlayıcı bir etiktir (Braidotti, 2019c, s.195). Aynı zamanda da 

bir direniş etiğidir. Bu direniş, karnofallogosantrik sanat üretiminin dışında bir anlayış 

geliştirmek amacını taşır ve bizi posthümanist sanat anlayışına taşır. Posthümanist 

sanat anlayışı için elzem kavramlar olumlayıcılık (İng. affirmative), olumsallık (İng. 

contingency) ve merhamettir (İng. compassion). Olumsallık kelimesi Latince 

“contact” (Tr. temas) kelimesiyle aynı köke sahiptir. Böylelikle olumsallık 

başkalarıyla birlikte olmanın, dokunabilecek kadar yakın olmanın toplumsallığını 

yansıtır (Ahmed, 2019, s.43). Bu iki kelimeye ek olarak diğer önemli olan kavram 

merhamettir. Ancak merhamet, İngilizce’deki compassion’u tam olarak karşılamaz, 

burada ifade edilmek istenen daha çok “birlikte hissetmek”tir. Çünkü buna eğilmekle 

Rosi Braidotti’nin dediği gibi: “Kendimizi bu üzücü gidişattan çıkarıp 

tükenmişliğimizin çoklu katmanlarıyla baş edebilir ve farklı oluş platformlarını 

birlikte inşa edebiliriz” (Braidotti, 2019c, s.230). Çünkü Donna Haraway’in 

terimleriyle, “birlikte oluş” ve “gelişim mutluluk etiği” buna bağlıdır.  

Lisans ve lisansüstü düzeylerde biyoloji eğitimi almış olan Haraway beşeri, 

sosyal ve doğa bilimlerinin sınırlarını aşan transdisipliner yaklaşımıyla zamanımızın 

ruhuna yön vermiştir. Haraway aralarına katı sınırlar çekilen alanların arasındaki 

yoğun bağlantıları, trafiği ve geçişlilikleri ortaya serer. Haraway araştırmalarında 

bilim çalışmalarında sıkça geri planda kalan belli kategorilerin sesini açar. Bunların en 

önemlileri toplumsal cinsiyet, kültür, cinsel yönelim, ırk ve sınıf gibi kültürel 

çalışmalar ve feminist çalışmalar geleneklerinde daha fazla sesi duyulan 

kategorilerdir. Haraway insan olmayan canlıların günümüzde biyopolitik rejimlerin 

asli öğeleri olduğunu söyler ancak insanmerkezci şekilde konu dışı bırakıldıklarını da 

ekler. Hümanist siyasi ve biyopolitik düşünce, siyasi yaşamı hayvani yaşamla örtük ya 

da açık şekilde bir karşıtlığa sokarak hayvan sorununu dışlamıştır (Kara, 2018, s.231-

248). Bu noktada Jeremy Bentham gibi “acı çekebilme” kapasitesini merkeze alarak 

siyasetin ve hukukun alanını insan olmayan canlılara doğru genişlemekte olduğunu 

belirten Haraway, hümanizm sonrasında açılan ontolojik boşluğa diğer türlerin 

doluşmasının önünü açar.  



  

 16 

Hayvan-insan etkileşimlerindeki biyopolitik mantığın işleyişini görmek zor 

değildir. Kitlesel hayvan türlerinin ölümlerine fabrikalarda ya da laboratuarlarda izin 

verilir. Bazı türler ise besin niteliği görür, sağlık ya da eğlence endüstrisinin onları 

yaşatmasına bağlı hayatları vardır. Bazıları kurban edilir bazıları bu sembolik işlevden 

yoksundur. Bu hayvanların üretilme ve yetiştirilme pratikleri kültürel kutsallarda 

saklıdır. Dolayısıyla Haraway kültür içinde şekillenen hayvanlığın; modernizm ve 

hümanizmin siyasi, etik, ontolojik ve epistemolojik damarlarında tıkanıklık yaratan bir 

konu olduğunu düşünür (Kara, 2018, s.249). Haraway bireyi hayvanlarla ilişkilerinde 

beklenmedik farklı dünyalaşma (İng. worlding) olanakları açmaya davet eder. Onun 

Yoldaş Türler Manifestosu, insanmerkezcilik sonrası kapsayıcı bakış geliştirmek 

konusunda büyük bir öneme sahiptir. Yoldaş türler, her zaman başkalarıyla dolu çok 

türlü kalabalıklar olarak karşımıza çıkarlar. Yoldaş türler, biyopolitik rejimlerin temel 

sorusu olan neyin/kimin yaşatılacağı veya ölmesine izin verileceği meselesini içinden 

çıkılamayacak kadar karmaşıklaştırır. Türlerin birbirleriyle kurdukları kördüğüm 

misali eklemlenmeler, sırf insan olmadıkları için diğer canlıların yas ve suçluluk 

olmadan öldürülebilir hale getirilmesini kabul edilemez yapar (Kara, 2018, s.251). 

Esasen hayvanla paylaştığımız kırılganlık, onun mutlak ötekiliği ve mutlak 

başkalığının tanındığı yerde ahlaki bir sorumluluğa dönüşmüş durumdadır. Kırılganlık 

ve mülksüzlüğü gözmezden gelmeyen posthümanist ahlak felsefesi insan olmayan 

canlıları da kapsamak üzere genişlmektedir. Judith Butler’a göre matem ve yas ahlaki 

değerlerdir çünkü bunlar ortak kırılganlıklarımız, ilişkiselliğimiz ve karşılıklı 

bağlılığımızı ortaya koyar. Ötekine karşı sorumluluğumuzu içerir ve bu sorumluluk 

bizden daha kırılgan olan öteki için daha da büyük olmalıdır (Dolcerocca, 2017, s.195). 

Fallogosantrizmin ve bedensiz görünün değil, kısmi görüşün ve sınırlı sesin 

hükmünün geçtiği bilgilerin (Yardımcı, 2020, s.101) dolaşıma girdiği bu çağ, doğa 

bilimlerinin söylemsel pratikleri ile özellikle de biyoloji ve tıbbın söylemleriyle 

sömürgeleştirilmiş ötekilerin sesinin duyulmaya başlandığı çağdır. Çünkü hümanizm 

son derece seküler bir anlayışa sahipti bu sebeple dini dogma ve kutsal metinlere değil 

bilim ve kültüre saygıyı teşvik etti (Braidotti, 2014, s.44). Ancak faşist rejimlerde ve 

kolonyal dönemde bilimsel deneylerin kullanımı ve suistimali, milliyetçi, ırkçı ve 

hegemonik söylem ve uygulamalara alkış tutmuştur. Böylece bahsettiğimiz dönemler 

boyunca bilimin nesnelliğinin de aslında son derece kusurlu olduğu kanıtlanmıştır 



  

 17 

(Braidotti, 2021a, s.46). Antroposen ve iklim krizi zaten bu Avrupa hümanizmi ve 

onun bilim kültürünün ne derece sorunlu olduğunu gösterir. Bu anlayış çevresel krizi 

meydana getiren şiddetten, dizgenlenemeyen kapitalist hırstan, emperyalizm ve 

kültürel diasporadan sorumludur (Braidotti, 2021a, s.70). Bu sebeple bilim ve din gibi 

üstü örtülü hakikatleri ortaya çıkarma iddiasında bulunan düşünce sistemlerine 

eleştirel yaklaşan postyapısalcı kuşak, posthümanizmin kökleridir. Keza onlar da 

büyük anlatılara şüpheyle bakarlar (Barker, 2018, s.55). Dolayısıyla posthümanizm 

düşünsel yapısını postyapısalcılardan, 1968 Mayıs’ından, çiçek çocuklardan, John 

Lennon ve Yoko Ono çiftinden aldığı ışıkla kurar. 

 

1.2. Queer Kuramın Etkisi   

“Cinsiyetler, toplumsal cinsiyet, cinsiyet arası 

farklılık, erkek, kadın, ırk, siyah, beyaz, doğa bütün 

bu kavramlar aynı anlayışın parametreleridir ve 

kavramlarımızı, yasalarımızı, kurumlarımızı, 

tarihimizi, kültürlerimizi oluşturmuşlardır.”3

                              

Günümüz gelenek sonrasının değişken öznesi, Paternal Ödipal Yasa’ya itaat 

eden otonom özne değildir artık. Bu yeni öznellik biçimi, kendini sürekli olarak 

yeniden keşfedip, yeniden kuran, farklı kimliklerden oluşan kombinasyonları keyifle 

deneyimleyen akışkan öznedir (Zizek, 2018 s.39). Öznenin potansiyel anlamda sonsuz 

sayıda normatif olmayan konumunun birleşme noktası olan bir olasılıklar alanı olarak 

şekillenen “queer varoluş” işte tam bu “akış” halindeliktir. Eve Kosofsky Sedgwick’e 

göre queer, “ezeli akış”ı temsil eder. Ezeli, zamanın öncesinden geleni, böylelikle 

zamanın dokunamadığını ve dolayısıyla da tarihsel olarak ifade edilemeyeni anlatır. 

Akış ise sürekli tekrar halini, döngüsel bir hareket halinde olanı anlatır. Bu haliyle 

queer, tekrar tekrar tekrarlanacak olandır. Bir eylemdir. Bir müdahale alanı olarak 

eşsiz olasılıkları barındırır. Kendilerini sabit ve mutlak surette dışlayıcı bir kimlikte 

şekillendiren politik hareketlerden oldukça farklıdır (Jagose, 2017, s123). Baskı ve 

muhalefetin, tutarlılık ve değişkenliğin statüsünü performatiflik dahilinde sorgulayan 

bir çağırmadır (Butler, 2014, s.318). Queer, yersizyurtsuz özneleri görünür kılan bir 

olasılıklar alanıdır. Üretken bir belirsizliği mümkün kılar. İkilikler üzerine kurulmuş 

                                                 

 
3 Monique Witting, Straight Düşünce, Çev: L.S. Darıcıoğlu, P. Büyüktaş, İstanbul: Sel Yayıncılık, 

2013, s.19. 



  

 18 

heteronormatif dünyaya karşı queer müdahaleler insanların kategorilere ayrılmasına 

direnmek, özsel kimlikler olduğu fikrine meydan okumak, gay/straight, erkek/kadın 

gibi ikilikleri sorgulamak, coğrafya, tarih, kültür gibi olgulara dayanarak meselelerin 

nasıl bağlam içinde ele alınacağını göstermek, belli kavrayışların, kategorilerin ve 

kimliklerin altında yatan güç ilişkilerini sorgulamak gibi başlıklara ayrılabilir (Barker, 

2018, s.31). 

Queer teori en temelde cinsiyet ve cinsellikle ilgili normatif olanın nasıl 

düzenlendiği ve sapkınlık kategorilerinin nasıl oluşturulduğunu sorgulayarak yola 

çıkmıştır. Ancak bu sınırları belirsiz kılan feminizm ve LGBTQİA+ politikaları başta 

olmak üzere sınır politikaları, göçmenlik, milliyetçilik, militarizm bağlantıları, sanat 

ve psikoloji gibi sayısız alana girerek eleştirel ve dönüştürücü bir metodoloji olarak 

işlemesidir (Wittig, 2013, s7). Queer, geleneksel cinsel kimlik anlayışlarını; onları 

oluşturan kategoriler, zıtlıklar ve denklikleri yapısöküme uğratarak sorgulamaya açan 

bir teori olarak yola çıkar. Fakat queerin kaçınılmaz belirsizliği nedeniyle işaret ettiği 

veya delalet ettiği şeyin ne olduğunu söylemek hiç de kolay değildir. Bir olasılıklar 

alanı olarak queer, oluşum süreci devam eden bir kuramdır. Kavramın 

tanımlanmasındaki belirsizlik ve kavramın esnekliği, onun kurucu özelliklerindendir 

(Jagose, 2017, s9). Queerin muhakkak işaret etmek zorunda olduğu özel bir şey yoktur. 

Özü olmayandır; hâlâ bir kimlik olarak kabul edilip edilmemesi meselesi 

tartışılmaktadır. Çünkü queer normatif ve doğrusal olmayan kültürden gelendir bu 

sebeple üretim ve kabul alanlarında esneklik onun esas meselelerinden biridir. Queer 

belirli bir forma sıkışıp kalmayı reddederek, normali oluşturan her ne ise onunla bir 

direniş ilişkisi sürdürür (Jagose, 2017, s121). Queerin kökündeki belirsizlik, queeri zor 

bir çalışma konusu yapar. Çünkü daima muğlak ve ilişkiseldir. Sezgisel ve yarı açık 

bir teori olarak da bahsedilebilir (Jagose, 2017, s118). Kavramın hareketliliğini 

sağlayan şey de zaten muğlaklığıdır. Queer kuram, modernitenin doğal, apaçık ve 

sorgusuz doğru kabul ettiği ortak akıl olan hetero-patriyarkaya karşı yüzergezer bir 

yaşamı tahayyül eder.         

Annamarie Jagose, queer kavramının üç farklı bağlamda kullanıldığından 

bahseder. Birincisi, gay ve lezbiyen, LGBTTİ yerine bir tür kısaltma gibi kullanılıyor 

ya da LGBTQİA+ kısaltmasında lezbiyen, gay, biseksüel, transeksüel, queer, interseks 

ve aseksüel olarak yer alıyor. İkincisi, yeni bir kimliğin adı olarak kullanıldığı 



  

 19 

bağlamlar söz konusu; “queer nation” teriminde olduğu gibi.  Esasen en üretken 

tartışmalara yol açan bağlamda üçüncü anlamsal yapı olarak “queer” terimi, sadece 

gay ve lezbiyen kimliklere dair değil, genel olarak tüm kimlik kuruluşu dinamiklerine 

ve kimlik politikası eğilimlerine dair radikal bir sorgulamanın adı olarak kullanılıyor 

(Özkazanç, 2018, s.91). 

 LGBTQİA+ varoluşları aşağılamak amacıyla bir hakaret olarak kullanılan queer 

kelimesi 1990’lı yıllarda Amerika’da bir grup aktivistin kurduğu Queer Nation ile 

birlikte akademide de teorik olarak telaffuz edilmeye başlanır. Bu teori elbette 

AIDS’in LGBTQİA+ ölümlerine sebebiyetinden ayrı düşünülemez. Çünkü bu teori 

Queer Nation ile birlikte toplumda kabul görmek için cinselliğini kapalı kapılar 

ardında yaşayan uslu LGBTQİA+’lar olarak değil norma karşı bir duruş olarak politik 

bir hareket ve düşünüş olarak tarihte yerini alır (Darıcıoğlu, 2015, s.9). 

Queer kelimesinin Türkçe karşılığı garip, tuhaf, yamuk gibi anlamlarla 

karşılanabilir. İngilizce’ye Almanca’dan çapraz kesen, transversal anlamına gelen 

“quer”den geçmiştir. Queer kuramın merkezinde acayipe, tuhafa, anormale, iğrenç 

olana, normatifin dışında kalana ve bu alanın dışında bırakılana, normu ihlal edene 

yönelme ve bu “kötüyü”, “anormali” yeniden anlamlandırma vardır. Kuram, teorik ve 

pratik olarak 1990’larda yerleşir ve nihai hedefi fallogosantrizmi merkezden 

kovalamaktır. Deleuze ve Guattari’ye göre sonsuzca farklı olan bedenlerin salt “erkek” 

ve “kadın” kategorileri altına sınırlandırılması sorunludur (Stark, 2018, s.104). Ödipal 

aile yapısı, akrabalık ilişkileri ve öznellikle ilgili geleneksel anlayışları ilişkilendiren 

eleştiriden hareketle ilerleyen ikili, cinsel farkın, ırk ve kültür alanlarının içinde 

üretildiğini savunurlar (Deleuze, Guattari, 2014, s.130). Monique Wittig’e göre de 

cinsiyet kategorisi, a priori olarak kabul edilmez (Wittig, 2013, s39). 

Sembolik düzenin dışında yeni bir düzen arayan Batı feminizmi, Aydınlanmanın 

taşıdığı çelişkilere mirasçı kalmıştı ve Judith Butler, kültürel siyasetin bu anında, 

Queer kuramın yaratıcısı olarak karşımıza çıkar. Fransız postyapısalcı kuramı, ABD 

kökenli toplumsal cinsiyet kuramlarına ve feminizmin içinde bulunduğu siyasi 

çıkmazlara yerleştirmesiyle kurulmuş olan bu kuram; feminizmin belli toplumsal 

cinsiyet ifadelerini idealleştirip yeni hiyerarşi ve dışlama biçimleri üretme 

meselesinden yola çıkar. Farklılıkları, cinsiyeti, toplumsal cinsiyeti, sınıfı ve ırkı kat 

eden hattı yeniden düşünür (Wittig, 2013, s.30). Evrensel, normatif heteroseksüellik 



  

 20 

koşullarının toplumsal cinsiyeti zapturapt altına alması ve heteroseksüelliği muhafaza 

etmenin bir yolu olarak kullanıldığını öne sürer. Dolayısıyla Butler, tanımlayıcı 

kuramlara, ve zorunlu heteroseksüelliğe odaklanır (Butler, 2018, s.35). Cinsiyet 

kategorisi, toplumu heteroseksüel olarak kuran siyasal bir kategori olarak kabul edilir 

bu nedenle “biyolojik cinsiyet”in doğallığı sorgulanır. Bu aynı zamandan da cinsiyet, 

toplumsal cinsiyet, cinsel yönelim ve arzu arasında olduğu varsayılan sürekliliğin de 

sorgulanmasını beraberinde getirir. Queer her türlü etikete karşı bir teori haline gelir. 

Judith Butler, feminizmin kadınları ortak ilgi ve karaktere sahip bir grup olarak 

kabul etmekle büyük bir yanlış yaptığını söyleyerek bu varsayımın farkında olmadan 

toplumsal cinsiyet rollerinin oluşturulması ve düzenlenmesi için bir alan yarattığını 

söyler. Feminist ne demektir? Feminist “kadın” kelimesinden türemiştir ve “kadınlar 

için mücadele eden” demektir. Aramızdan birçoğumuz için feminist, “bir sınıf olarak 

kadınlar için ve bu sınıfın yok olması için mücadele eden kişi” demektir. Diğer 

birçokları içinse “kadın ve onun savunulması için mücadele eden” (Wittig, 2013, s.48), 

dolayısıyla mit ve mitin güçlenmesi için mücadele eden demektir. Monique Wittig’in 

(1992) 1970’lerde öne sürdüğü gibi, eğer ki kadınlık heteroseksüel bir çerçeveye tabi 

ise lezbiyenler “kadın” değildir ve eğer lezbiyenler “kadın” değillerse, o zaman 

ataerkil normların dışında kalırlar ve kendi toplumsal cinsiyetlerinin bazı anlamlarını 

yeniden yaratabilirler (Halberstam, 2013, s15). Böyle bir feminizm sadece olasılıkları 

kısıtlamaya hizmet eder. Toplumsal cinsiyetin koşullara ve zamana göre farklılıklar 

gösteren bir akışkanlık olarak kabul edilmesi gerekir.  Foucault’ya göre ise hukuki 

iktidar sistemleri, temsil ettikleri özneleri aynı zamanda üretirler. Kadınları 

feminizmin "öznesi" olarak temsil eden dil ve politikanın hukuki oluşumu, bizatihi 

belli bir temsiliyet politikasının söylemsel ürünü ve sonucudur (Butler, 2018, s.44). 

Dolayısıyla feminist öznenin bu bağlamda kurtuluş yolu yoktur. Keza “kadınlar” 

kategorisi kimi işaret etmektedir? Butler, bu kategorinin başlıca sorunlardan biri 

olduğuna işaret eder ve evrensel bir kategorinin imkânsızlığını şu sözleriyle ortaya 

koyar. “Kişi kadın ‘olsa’ bile, elbette bundan fazlasıdır da; terim yeterince kapsayıcı 

değildir. Yetersiz kalmasının sebebi toplumsal cinsiyeti verili bir ‘kişi’nin toplumsal 

cinsiyet ile gelen teferruatı aşması değil, toplumsal cinsiyetin farklı tarihsel 

bağlamlarda ille de her zaman kesin ve tutarlı bir şekilde kurulmuş olmaması ve 

söylemsel olarak kurulmuş ırksal, sınıfsal, etnik, cinsel ve bölgesel kimlik halleriyle 



  

 21 

kesişmesidir. Sonuç olarak toplumsal cinsiyet, her zaman içinde üretilip süregeldiği 

siyasi ve kültürel kesişme noktalarından” (Butler, 2018, s.46) ayırarak değerlendirmek 

imkânsızdır. Hatta Luce Irigaray’a göre de tüm söylemler aynı fallogosantrik dilin 

farklı kipleri olmaktan öteye geçemez. Bu yüzden dişi cinsiyet aynı zamanda “bir 

olmayan özne”dir. “İmleyen ile imlenenin kapalı çemberini eril olanın oluşturduğu bir 

imleme ekonomisi içinde, eril ile dişil arasındaki ilişki temsil edilemez” (Butler, 2018, 

s.57). Butler’a göre feminist “biz” her zaman yalnızca fantazmatik bir inşadır, doğal 

bir dayanışma zemini olmayan kültürel bir kurgudur. Belli amaçları vardır ancak iç 

karmaşıklığının ve belirlenemezliğinin inkârı üzerine ve tabanının bir kesiminin 

dışlanması üzerine (Butler, 2018, s.233) kurulduğu için ilerlemesi mümkün değildir. 

Bu sebeple postyapısalcı dönemeç önemlidir. Çünkü queerin getirdiği 

kategoriksizleşme tüm ötekilerin kurtuluşunu başlatacak olandır. 

Butler’ın itici gücü 1980’ler ve 1990’ların AIDS salgını ile tepe noktasına ulaşan 

homofobi ve 11 Eylül terör saldırısı sonrası hangi yaşamların değerli olduğu ve ırkçılık 

konuları olmuştur. İlk kitabı olan Cinsiyet Belası’nda “cinsiyetin ve genel bedenlerin 

doğallaştırılmasının eleştirel bir soykütüğü”nü çıkarma amacı taşır. Bu doğallaştırma 

meselesi çalışmamız için de önem arz eder. Çünkü doğal addedilen bedenlerin 

yaşamları değersizleştirilmiştir. Eril tahakkümün toplumsal inşası neticesinde 

meşrulaştırılmıştır. Doğallaştırılmış ötekiler konusu, beşeri bilimlerin 

insanmerkezciliğine meydan okuduğu için özel bir ilgiyi hak ediyor. Çünkü ötekilik 

meselesi kadın kimliğinden ziyade hayvanlığı da içerir.  

Radikal epistemolojilerde dahi etkin olan insanmerkezciliği Butler’ın queer 

kuramında da görmek mümkündür. Her ne kadar toplumsal inşacı bir yönteme bağlı 

kalmayı savunmasa da politik özneyi, insanmerkezci tutumuyla doğa/kültür 

sürekliliğine hapseder. Bu yüzden araştırma alanlarında yalnızca fallogosantrik eleştiri 

değil karnofallogosantrik eleştiri de elzemdir. Çünkü bilgi öznesi ırksallaştırılmış, 

cinsiyetlendirilmiş veya doğallaştırılmış ötekileriyle sınırlandırılamaz. İnsan olmayan 

failleri de kapsayan transversal bir ittifak (Braidotti, 2019c, s.66) gereklidir. “Biz” 

kategorisi ilişkisellik temelinde tüm yaşamı içermelidir. Bu sebeple hakim görüşle 

uymayan alternatif özne arayışında queer ve hayvan çalışmaları tümüyle ilişkiselliği 

içerir. Birbirleriyle var olurlar. Butler'a göre yası tutulmayan bir yaşam hiç 



  

 22 

yaşanmamış bir yaşamdır. Oysa bedensel yaşamın toplumsallığı açıktır ve insan 

olmayan hayvanları da kapsayacak şekilde genişlemektedir. 

Kayıp karşısında yasın inkâr edilmesi ve bazı yaşamların yası tutulabilir 

yaşamlar olarak görülmemesi, o yaşamların sahiplerinin insan olma statüsünü de 

şüpheli hale getirir. Butler bunu tekrar eder, bazı insanların insandan daha az sayılanlar 

olarak belirlendiğini söyler (Butler, 2004, s. 30). Bu noktada aslında bir toplumsal inşa 

olan insan olan ve olmayanın ötesinde durmak önemli olacaktır. Butler için yaşam 

yalnızca insan yaşamıyla sınırlı değildir ancak üzerine genişletilebilecek alan da 

kısıtlıdır. Kırılganlığın, incinebilirliğin, yaralanabilirliğin, karşılıklı bağımlılığın 

yeniden düşünülmesini gerektiren bedensel bir ontolojiye ihtiyacımız olduğunu söyler  

(Sarıtaş, 2018, s.320). Çünkü ona göre beden her zaman kendisinin dışında vardır. 

Sınırsız ve toplumsaldır. Yaralanabilirliği bundandır. İlk, beden vardır. Dünyayla ilişki 

kurmadan önce bedenin kendisini dolayımsız, yaşayan bir beden olarak deneyimlediği 

yoğun bir bedenselliğe sahiptir. Bedeni doğrudan kendisinin ve her bir kuvvetinin 

sahibi yapan bedensellik olmadan, dünyayla herhangi bir ilişki mümkün olamazdı 

(Henry, 2016, s.67). Dolayısıyla beden anlamlamadan (İng. signification) ayrılamaz. 

(Kristeva, 2018, s.23). 

Giorgio Agamben, İçeriksiz Adam’da “beden, dünyanın oluşum ve değişiminin 

aracıdır” der. (Agamben, 2019, s101) Merkezde olan bedendir. Butler, Cinsiyet 

Belası’nda queer kuramın bütünselliğini beden üzerinden kurar. Dolayısıyla odağımız 

beden üzerine kurulan kod sisteminin, normalin kendisidir (Darıcıoğlu, 2015, s.8). 

Felix Guattari’ye göre: 

 “Kendi bedenini, başka bir erkeğin veya kadınınkini seven bir erkek, her zaman 

gizlice bir kadın-oluş içinde demektir. Psikanalistlerin bizi inandırmaya çalıştıklarının 

aksine, bu, kadınla özdeşleşmeden, hele hele anneyle özdeşleşmeden tümüyle farklı bir 

şeydir. Burada söz konusu olan öteki oluştur. Baskıcı toplumsal bedenin bizi olmaya 

ittiği şeyden başka bir şey oluşa doğru bir basamak. Nasıl ki emekçiler, emek güçleri 

sömürüldüğü halde dünyanın gerçekliği ile bir çeşit gerçek ilişki kurmayı 

başarıyorlarsa, kadınlar da aynı şekilde, maruz kaldıkları cinsel sömürüye rağmen 

arzuya yönelik gerçek bir tür ilişkiyi korumayı başarırlar. Ve bu ilişkiyi temelde 

bedenleri düzeyinde yaşarlar. Ve nasıl ki, ekonomik düzlemde proletarya olmadan 

burjuvazi bir hiçse, beden düzleminde de bu tür bir kadın-oluşa ulaşamayan erkekler, 



  

 23 

pek bir şey sayılmazlar” (Guattari, 2015, s.88). Bu oluş sırasında önemli olan sonuç 

nesnesi değil dönüşümün kendisidir.    Kapitalizmin de temellerinden biri olan 

toplumsal bedenin erillik temelinde kutuplaşması, dişil bedenin bir ihtiras nesnesine, 

bir metaya, ancak suçluluk içinde ve sistemin tüm çarklarına (evlilik, aile, iş vs.) boyun 

eğerek erişebileceğimiz bir yere dönüştürür (Guattari, 2015, s.88). 

Queer, müşterek bir mücadele sahası, bir dizi tarihsel düşüncenin ve gelecek 

tahayyülünün başlangıç noktasıdır. Şimdiki zamanda asla tamamıyla sahip 

olunamayan, ama her zaman yeniden tertiplenebilen, bükülebilen ve genişleyen siyasal 

amaçlar doğrultusunda, queerleştirilebilen olarak kalmak zorundadır (Butler, 2014, 

s.321). Bu sebeple queerden bir eylem olarak bahsediyoruz. Queerleştirme (İng. 

queering) hayatın her alanında uygulanmaya açıktır. Normatifliğin tuhaflığını gözler 

önüne sermek, statükoyu yıkarak, reddedileni talep ederek ve yeni ilişkisel ittifaklar 

kurarak şeyleri queerleştirmeyi amaç edinelim (Barker, 2018, s.173). Queer teorinin 

de, tıpkı her birey gibi, sabit bir kimliği yoktur. Bizim gibi, tekil değil çoğul, sabit 

değil akış halindedir (Barker, 2018, s.61). Cinsel kimliğin inşası görünür hale gelirken, 

toplumu oluşturan tüm yapıların söküme uğraması ve evrensel bir hakikate dair 

güvenin son bulmasıyla beraber ilerler. Çünkü kendiliğin ve edimlerin birbirlerinin 

içerisinde ve birbirleri aracılığıyla söylemsel olarak değişken inşası, kimlikleri 

tarihsel, kültürel ve toplumsal olarak kurduğundan, iktidar ilişkilerinden bağımsız 

düşünülemez (Güçlü, Yardımcı, 2013, s.18). 

Queer’i anlamak adına Claude Cahun’a bakılabilir. Cahun, 1894 – 1954 yılları 

arasında yaşamış bir Fransız sanatçı, yazar ve fotoğrafçıdır. Gerçek ismi Lucie 

Schwob’tur ancak cinsiyeti belirsiz bir isim olarak kendisine Claude Cahun ismini 

seçmiştir ve hayatı boyunca her anlamda kimliksizlik üzerine oto-portreler yaratmıştır. 

Cinsellik ve kimlik meselesini bulanıklaştıran Cahun, cinsiyete uygun davranış 

biçimlerini, erilliği ve dişiliği, reddetmiştir. 



  

 24 

 

 

Görsel  1.3 Claude Cahun, Oto-portre, 1927.  

https://www.anothermag.com/art-photography/7358/claude-cahun-a-very-curious-spirit 

 

Queere ve beraberinde getirdiği kimliksizleşmeye dair yaratabileceğimiz 

anlamlar ağı bilginin dolaşımını mümkün kılacak ve cinsiyetler ötesi bir estetiğe doğru 

her seferinde bir adım yaklaşmış olacağız. Sanat yapıtlarının dilinde yer alan 

farklılıkların farksızlaştırılması yada farklılıkların bir mevzi olarak kullanılması 

sadece birer farklı yol ancak alanlar ortak. Queere dair konuştuğumuzda çok sesli ve 

açık uçlu bir sürecin önemli olduğunu görebiliyoruz. Kuramın kendisi gibi pratiği de 

değişkendir. Aynı çizgide ilerlemez ve bu onun yegâne olasılıklar ağının 

besleyicisidir. Queer, belirli bir forma sıkışıp kalmayı reddederek, normali oluşturan 

her ne ise onunla bir direniş ilişkisi sürdürdüğünden queerin ehlileştirilmeye karşı 

bağışıklığı, normatiflik standartları ile eleştirel bir ilişki sürdürme kapasitesini 

güvenceye alır (Jagose, 2017, s. 128). Queer sanat pratiklerinin tanımlanamamasındaki 

belirsizlik hali ve kavramın esnekliği, onun kurucu özelliklerindendir; queerin üretken 

belirsizliği birçok sanat üretimine kapı aralar. Irk, etnisite, postkolonyalist söylemler 

ve yöntemleri içeren queer, entelektüeller ve sanatçılar için itici gücü barındırır. Bir 

sıfattan çok bir fiildir. Dolayısıyla queer sanattan bahsederken queer, niteleyen olarak 

değil değer katan olarak kullanılmaktadır. Çünkü queerin devingen alanını 

sabitlemeye kalkışmak ve queeri normalleştirmek, nihayetinde onun hazin sonu 

olacaktır.  

https://www.anothermag.com/art-photography/7358/claude-cahun-a-very-curious-spirit


  

 25 

Queer teori, tıpkı “queer” sözcüğü gibi, oldukça ihtilaflı bir terimdir: daima akış 

halindedir ve farklı akademisyenler ile aktivistler tarafından başka başka anlamlarda 

kullanılmaktadır. Bu çeşitlilik ve çelişki, indirgeyici açıklamalar ya da evrensel 

hakikatlere inanmayan queer kuramcılar tarafından iyi bir şey olarak görülür (Barker, 

2018, s.31). Özellikle son yirmi yılda bir kimlik tanımı olmaktan çıkarak feminizm, 

ekolojik ve vegan hareketlerle de daha sıkı ilişkilere giren queer, sadece gay ve 

lezbiyen hareketini tanımlamaktan çıkarak normatif olana karşı geliştirilen birçok 

hareket ve düşüncenin bir parçası haline gelmeye başladı. Biz de bu sebele queerin 

postyapısal kuramdan miras aldığı tek bir hakikatin olmaması fikrinin (Barker, 2018, 

s.57) ışığında yola çıkarak queere hayvan çalışmalarıyla birlikte bakıyoruz. Çünkü 

baskı sistemlerinin birbirleriyle bağlantılı olduğunu kabul ettiğimiz zaman geleceğe 

dair bir feminist felsefe kurulmaya başlanacak oluşa, akışa ve istikrarsızlığa değer 

vermekle, hatta bizzat başkalığı kucaklamakla, ona belirli bir sevgi beslemekle ilişkili 

hale gelecek (Ahmed, 2021, s.174).  Sara Ahmed’in feminizm için söyledikleriyle 

bitirebiliriz. Keza her şey kadın-oluşla başlayacaktır, “feminizm, yalnızca dünyanın 

şimdiki örgütleniş biçimini sorgulamakla kalmayan, onu dönüştürmek ve yeni yaşam 

biçimleri oluşturmak için de uğraşan bir politika olarak hep geleceğe yöneliktir” 

(Ahmed, 2021, s.173). 

Queer, kuram geliştirme ve sanatsal üretimi niteleyen bir düşünce sistemi midir? 

Yoksa queer, kuram geliştirme yöntemlerimizi değiştiren bir kavram mıdır? Bu soruya 

net bir cevap içermeyen metinimiz karmaşık bir dizi soruyu, beslendiği queer 

kuramdan ilhamla queerleştirilmiş ve sıralı yapıdan uzak iç içe geçmiş bir sorgulama 

olarak karşımıza çıkarır. Normatif bir düşünce imgesi olmaksızın düşünmeye giden 

yol ancak Tanrının ve ardından “insan”ın ölümüyle açılmıştır. Queer, normatif “insan” 

imgesinde gerçek bir kırılmaya yol açarak düşünce ve kuramdaki anlam ve hakikat 

kavramlarının temelini sarsar. Özneye duyulan aşkın inancın sorgulanma yolunu 

açarak insanın sınırlarını ve onun hükmünün değerini bulanıklaştırarak yalnızca bir 

antihümanizm geleneğinin gelişmesini sağlamamıştır. Ebedi ve ezeli ilişkisel ağlarla 

örülü yerkürenin, sezgisele ve duygulanıma duyduğu inançla yeni gelecek tahayyülleri 

üzerine düşünmeyi içerir. Sanatın yeni olan üzerinde etkileyici gücü aşikardır, bu 

sebeple queer tahayyülün doğuracağı yeni olasılıklar, en çok çağdaş sanat alanında 

kendini gerçekleştirecektir. 



  

 26 

1.2. Hayvan Çalışmalarının Etkisi 

“Hayvanlar ufukların ötesinden geldiler. Hem 

oradaydılar hem de burada. Böylece hem 

ölümlüydüler hem de ölümsüz. Bir hayvanın kanı da 

insan kanı gibi akıyordu ama türü ölmüyordu. Her 

aslan Aslandı, her öküz de Öküz. Bu -belki de ilk 

varoluşsal düalizm- hayvanlara davranışımızda 

ortaya çıkıyordu. Hem buyruğumuz altındaydılar 

hem de onlara tapıyorduk; onları hem yetiştiriyor hem 

de kurban ediyorduk.” 4 

                

Antikite’de “hayat” sözcüğünü karşılayan tek bir sözcük yoktu. Agamben, 

Kutsal İnsan’da bunu şöyle açıklar; hayat sözcüğü yerine, semantik ve morfolojik açı-

dan birbirlerinden ayrı iki terim kullanılıyordu: zoe ve bios (Agamben, 2020, s.9). Zoe, 

hayvanların, insanların, bütün canlı olanların yalın yaşam olgusunu, canlılığı ifade 

eder. Bios ise birey ya da grupların yaşam biçimini, hayat tarzını ifade eden terimdir. 

Zoe, yalın hayat, bios da insan hayatı olarak ifade edilebilir. Antropos’un özgül maddi 

ve söylemsel yaşam dilimi yerine Braidotti zoe’yi önerir (Braidotti, 2019b, s.68). 

Çünkü zoe, insan ve insan olmayan tüm canlı maddenin iç içe geçmiş halidir. Bu 

kabule göre bios toplum içinde örgütlenmiş insanların yaşamına işaret ederken, zoe 

tüm canlıların yaşamına gönderme yapar. Bios egemen güçler ve yönetimler tarafından 

düzenlenirken, zoe savunmasız ve yaralanabilirdir (Braidotti, 2019c, s.22). Charles 

Darwin’in evrim teorisiyle Batılı öznede açtığı derin narsistik yara, beşeri bilimler 

alanında çalışan tüm araştırmacıların bios ile zoe arasındaki klasik ayrımı 

sürdürmemesine engel olmaz. Bu bir anlamda doğadan kültüre geçiş sürecinin bir 

başka yanıtını oluşturur. 

İnsanlarla hayvanlar arasında hiyerarşik bölünmeler, çoğunlukla hem hayvan 

yaşamının değersizleştirilmesi hem de insanlığın öneminin abartılması üzerine bina 

olurlar. Bu noktada aslında psikanalitik kuram önem taşır. Zira bu tavra ilişkin olarak 

karmaşık bir konum alır. Psikanaliz, Sigmund Freud tarafından “insanların evrensel 

narsisizmi”ne karşı üçüncü büyük darbeyi gerçekleştirmiş akım olarak değerlendirilir. 

Önceki iki hamle “kozmolojik” ve “biyolojik” alanlarda yapılmıştır: İlk olarak, 16. 

yüzyılda Kopernik devrimi dünyanın ve dolayısıyla “insan türü”nün bundan böyle 

evrenin merkezi olarak görülemeyeceğini ilan etmiştir; ikinci olarak da 19. yüzyılda 

                                                 

 
4 John Berger, Hayvanlara Niçin Bakarız?, Çev: C.Çapan, Ankara: Delidolu Yayınevi, 2017, s.23-24.  



  

 27 

Darwin’in evrim kuramı türlerin ortak kökenini ifşa ederek, “insanın hayvanlardan 

farklı ya da onlara üstün olmadığı”nı göstermiştir (Ryan, 2019, s.41). 

Oysa kültürleri, – belki de bios’u demeliyiz – oluştmasına katkı sunan yegane 

unsur olan kutsal kitaplarda buyruk oldukça açıktır. Karnofallogosantrik yapı apaçık 

ortadadır. Tanrı, insanı (Adem) kendi suretinde yaratmış ve ona denizdeki balıklara, 

gökteki kuşlara, evcil hayvanlara, sürüngenlere, yeryüzünün tümüne egemenlik hakkı 

vermiştir. Burada hiyerarşik bir sınıflandırma vardır. İnsan yeryüzündeki canlıların 

tanrısı konumundadır ve bu egemenliğinin meşruiyetini de tanrıdan alır. İsim vermek, 

tekil bir ifadeye indirgemek, bir vasıf atfetmek tüm bunları egemenlik için yapmaktır. 

Hayvan diye adlandırılan kategori aslında insan olmayan her türlü çoğul heterojen 

canlılar topluluğunu işaret eder. Hayvan, insanın öteki canlılara verdiği bir isimdir 

(Dolcerocca, 2017, s.193). Judith Butler Dispossession’da bu isimlendirme 

politikasından şu şekilde bahseder: Eğer biz her zaman başkaları tarafından 

isimlendiriliyorsak, bu durumda isim en baştan bir mülksüzleşme anlamına gelir. Eğer 

biz kendimizi isimlendiriyorsak, bu yine kendimizin olmayan bir dilde olacaktır 

(Butler, Athanasiou, 2013, s.137-138). Bu noktada Milan Kundera’nın şu nüktedan 

paragrafına bakabiliriz:  

“Yaratılışın başlangıcında Tanrı’nın balıklara, kuşlara ve diğer bütün 

canlılara egemen olsun diye erkeği yarattığını söyler. Tabii ki öyle söyler; 

Yaratılış bir erkek tarafından yazıldı, bir at tarafından değil. Tanrı’nın 

erkeklere gerçekten de bütün canlılar üzerinde egemenlik bahşettiği 

hakkında bir şüphe yoktur. Asıl muhtemelen görünen, ineğe ve ata karşılık 

gasp ettiği egemenliği kutsallaştırmak için erkeğin Tanrı’yı yarattığıdır. 

Öyle ki en kanlı savaşlar sırasında bile bütün insanlığın anlaşabildiği tek 

nokta bir ceylanı ya da ineği öldürme hakkıdır.” (Kundera, 1988, s.286) 

Var olan her şey, erkeğin sömürüsü için bir kaynaktır. Bu dünya görüşü 

sebebiyle erkekler etraflarına kibirli gözlerle bakarlar; bu gözler ki gördükleri her şeyi 

kendileriyle ve kendi çıkarlarıyla alakalı olarak düzenler. Malebranche bu durumu 

şöyle ifade eder:  

“Demek oluyor ki hayvanlarda ne zekâ, ne de, genel olarak bilindiği 

şekilde ruh vardır. Onlar tat almadan yerler, acı duymadan bağırırlar, 

bilmeden gelişirler; hiçbir şeyi tanımazlar ve zekâya delâlet eder bir 



  

 28 

şekilde davransalar bile bunun sebebi şudur: çünkü Tanrı onları korumak 

için vücuda getirmiş olduğundan onların bedenini öylesine teşkil etmiştir 

ki kendilerini yok edebilecek her şeyi mihanikî olarak ve korkmadan 

önlerler. ” (Malebranche, 1990, s.216-217)  

Onun bu çok etkileyici savı doğası itibariyle teolojiktir: hayvanlar acı çekmezler 

çünkü acı ilk günahın sonucudur ve hiçbir yerde hayvanların yasak meyveyi yedikleri 

söylenmemiştir. Sonuçta hayvanlar acı çekemezler, bu onlara karşı bir haksızlık olurdu 

çünkü onlar bu günahı işlememişlerdi. Bu yüzden de yalnızca insan türü acı çekebilirdi 

(Simondon, 2019, s.61).  

“Beyni olmadığı için bir hayvanın bilince sahip olmadığını söylemek” diye yazar 

Bergson, “midesi olmayan bir hayvanın kendisini beslemekten aciz olduğunu iddia 

etmek kadar saçma olurdu” (Bergson 1986, 149). Oysa zihinsel güçlerin beynin 

dışında da bulunabildiği doğrulanmıştır. Tek hücreli canlılar olan ve kesinlikle bir 

beyne sahip olmayan amiplerin belleği olduğu ve geleceği öngörebildiği 

kanıtlanmıştır. Hayvanlar ve hayvanlıkla ilişkili bu sorular üzerine çalışan bilim 

insanları, hem insan istisnailiğini eleştirmek hem de hayvanların değersizleştirilmiş, 

ihmal edilmiş temsilleri, hayatları ve çıkarlarını araştırmak suretiyle antroposantrizme 

karşıkoyma amacını paylaşarak kuram adına önemli yol kat etmişlerdir. Ancak 

öncelikle geçmişe dönüp hayvanları aşağı gören bakışın nasıl oluştuğunu 

gözlemlemek faydalı olacaktır.  

Hayvanların ve hayvanlık durumunun kuramsallaştırılmasının gelişiminde 

seküler bir tarihi gözlemlemek istersek iki döneme odaklanmak gerekecektir. İlki 

klasik felsefecilerin hayvan hayatını sistematik olarak ilk defa ele almaya başladıkları 

Eski Yunan ve Aydınlanma’dan etkilenmiş olan bir dizi felsefecinin insanın doğadaki 

konumunu kavrama gayretlerinde yüzlerini gelenek ve inançtan bilim ve akla 

döndükleri 17. yüzyıl Avrupası. Aristoteles Politika’da, erkeğin diğer hayvanlardan 

doğası gereği politik bir hayvan olduğu için ayrıldığı önermesini ortaya koyar. Dil, 

mantık ve ahlaki düşünce, erkeği haz ve acı deneyiminin ötesinde bir yere yükseltir. 

Aristoteles, erkekler ve hayvan arasında, zekanın bedensel kapasitelerden daha önemli 

olduğu doğal bir hiyerarşik ilişki görür. Antroposantrik erkek merkezli bu yapıda 

konu, hayvanların insanlardan daha az uslamlamaya sahip olması değil, buna hiç sahip 

olmamalarıdır. Onların akılları “hiç” yoktur. “İnsanın ölümsüz ruhu ile bedenin 



  

 29 

otomatikleşmiş işlevleri arasındaki yarılmadan nasibini alan hayvan, insanın olmadığı 

her şey tanımına hapsolmuştur.” (Ryan, 2019, s.20) 

Kartezyen dönemi ise insanlara hayvanlara karşı ilgisizlikleri ve onlara yönelik 

zulümleri için mazeret sunar (Ryan, 2019, s.22). Rene Descartes’ın ölüm yılı olan 

1677’de yayımlanan Ethika, şu cümleleri içerir:  

“Böylece görülebilir ki, hayvanları kurban etmeyi (boğazlamayı) yasak 

etmeden ibaret olan kanun boşuna bir yanlış-inanç üzerinde kurulmuştur 

ve sağlam akıldan ziyade kadın acıması (merhameti) üzerine 

dayanmaktadır. Faydalının aranması kuralı bize insanlarla birleşmemizin 

zorunlu olduğunu öğretiyor, fakat tabiatları insanın tabiatından farklı 

olan hayvanlarla ve eşya ile birleşme zorunluluğunu öğretmiyor; onların 

bizim üzerimizdeki hakları kadar bizim de onlara karşı aynı haklarımız 

vardır. Yahut daha doğrusu herkesin hakkı kendi erdemi ya da gücü ile 

tanımlanmış olduğu için, hayvanların insanlar üzerinde hakları 

olmasından çok insanların hayvanlar üzerinde hakları vardır. Bununla 

birlikte hayvanların duyguları olduğunu inkâr etmiyorum; fakat bu 

sebepten dolayı bizim yararımızı (çıkarımızı) düşünmemizin, onları 

faydamıza göre kullanmamızın ve işimize en iyi nasıl geliyorsa onlara 

karşı öyle davranmamızın yasak edilmesini yadsıyorum; çünkü onlar 

tabiatça bizimle uyuşmazlar ve onların duygulanışı insan 

duygulanışlarından tabiatça farklıdır.” (Spinoza, 2011, s.226) 

Modern Avrupa’da hayvanlar hakkında günümüze değin en etkili olmuş önerme, 

Réné Descartes’ın ilk olarak 1637’de yayımlanan, düşünen insanları otomatikleşmiş 

hayvanlardan ayıran Yöntem Üzerine Konuşma’sına atfedilir: “Düşünüyorum, öyleyse 

varım” düşüncesi Kartezyen felsefenin temel ilkesidir ve esasen bedenden bütünüyle 

ayrı olan aklı ifade eden ‘ben’e erişimi olan yegane varlık insan olarak çizilir (Ryan, 

2019, s.19). Bu sebeple hayvan ve insan ayrımının ontolojik izlerini sürerken ondan 

bahsetmemek imkânsız olacaktı. Zira onunla birlikte insan tanımı, hayvan olmayan 

meselesi üzerine kurulur. Ona göre hayvanlar yalnızca birer otomattır. Zihin ve 

maddenin sonsuz ayrımında ruhu insana bahşederken hayvana geçici olanı bırakır. 

Kuramsal kopuş kesin olarak onunla gelmiştir dersek yanlış söylememiş oluruz. 

İnsanla hayvan ilişkisindeki ikiliğin içselleştirilmesini sağlayan Descartes, John 



  

 30 

Berger tanımıyla şunu yapar: “Gövdeyle ruhu birbirinden ayırarak gövdeyi fizik ve 

mekanik yasalarının egemenliğine soktu, hayvanlar ruhtan yoksun oldukları için, bir 

makine modeline indirgendiler” (Berger, 2017, s.31). Onun hayvanları hem düşünme 

kabiliyetinden hem de hissetme kabiliyetinden yoksundur. Ne düşünmesi ne de acı 

çekmesi mümkündür. O yüzden herhangi bir ahlaki çekince duymadan bilimsel 

deneylerde ya da sanat nesnesi konumunda kullanılabilirler. Bu Kartezyen 

hayvanlardan bahsederken “hayat” ve “ölüm” sözcükleri gereksizdir. Çünkü 

biliminsanları deneyler yoluyla adına beden denen makinenin işleyişini 

araştırmaktadır yalnızca. Oysa temelde hayvan bedeni de insan bedeniyle aynı türden 

bir makinedir (Timofeeva, 2018, s.75-76). Ona göre insan ruhu res cogitans’tır ve 

hayvan gerçekliği tümüyle res extensa’dır; onda ne bilinç vardır ne de içsellik 

(Simondon, 2019, s.59). Esasen Descartes cogito’dan res cogitans’a yaptığı geçişte 

cogito’yu yanlış anlar, zira “cogito bedenden farklı, ayrı bir töz değildir” (Zizek, 2015, 

s.408). Descartes’la başlayan bu kuramsal kopuşun sonuçları zamanla iyice katılaşır. 

Çünkü devam eden bu felsefi gelenekte, ruh ile beden arasındaki ontolojik ayrım 

daima siyasi ve ruhsal tabi kılma ve hiyerarşi ilişkilerini destekleyerek ilerler. Böylece 

sorgulanması güç bir yapı yaratılmış olur. Bu süreç 20. yüzyıl kapitalizmi ile doruk 

noktasına ulaşır. Eleştirel kırılma noktasının başlangıç noktası ise şudur; insanlar, ırk 

ya da cinsiyet temelinde ayrımcılığa karşı çıkmanın nihai olarak neye dayandığını daha 

yakından incelediğinde, insan dışı hayvanların insanlarla eşit derecede önemsenmesi 

gerektiğini kabul etmeye başlarlar. Çünkü aksi halde siyahlar, kadınlar ve diğer ezilen 

insan grupları için eşitlik talep ederken tutarsızlığa düşülecektir. O sebeple önce 

cinsiyet eşitliği iddiasını incelemek, hayvanların eşitliği iddiasının kuramsal temelini 

atar. Bizde bu çalışma dahilinde tarihsel olarak feminist bakışın queer-feminist bir 

bakışa, en sonunda ise posthümanist eleştirel bir bütünlüğe ulaşmasının önemini 

savunuyoruz. Çünkü “öteki”, yalnızca insan olarak öteki değildir, içinde yaşadığımız 

dünyayı oluşturan bütün öteki varlıklardır. Félix Guattari’nin Üç Ekoloji’de belirttiği 

gibi, bugün yaşadığımız dünyada tehlikeye atılan şey, öznellik ile onun dışsallığı -ister 

toplum, ister hayvanlar, ister bitkiler, ister evren söz konusu olsun- arasındaki ilişkidir. 

Guattari’ye göre çare, bilimsel olmaktan çok estetik yollardan işleyecek ve bize 

sanatçıların ifade biçimlerini anımsatacak olan bir tür toplumsal ve zihinsel ekolojidir. 



  

 31 

(Antmen, 2013, s.172) Bu sebeple toplumsal olarak değişimin fitilini ateşleyen 

sanatsal yaratımın gücü olacaktır.  

 

 

Görsel  1.4 Sırasıyla maymun ve insan embriyosu  

Carol J. Adams, Ne Adam Ne Hayvan, 2021, s.127      

Örneğin nasıl ölü hayvan bedenini sanat nesnesi olarak kullanabiliyoruz da ölü 

insan bedenini kullanamıyoruz?  Ayrımın tam olarak nerede başladığını yukarıdaki 

görselde açıkça görebiliyoruz: kuyruk. Peki ya ötesi? İnsan yaşamı ile hayvan 

yaşamını hangi noktaya kadar ve nasıl birbirinden ayırmak gerektiğini bilme sorunu 

hiçbir bilimin doğrudan yanıt veremediği bir sorudur (Simondon, 2019, s.9). Donna 

Harraway bu durumu şöyle özetler: 

“…gerek dil aracının kullanılması, gerek toplumsal davranışlar, gerekse 

zihinsel olaylar olsun, insan ile hayvan ayrılığını hakikaten inandırıcı bir 

şekilde bize gösterecek hiçbir şey yoktur. Kaldı ki pek çok insan böyle bir 

ayrım yapma ihtiyacı da duymamaktadır; doğrusunu söylemek gerekirse, 

feminist kültürün birçok kolu, insan ile diğer canlı yaratıklar arasında 

kurulan temasların verdiği hazza olumlu bir gözle bakmaktadır. Hayvan 

haklarını savunan hareketler, insanın eşsizliğini akıldışı bir temelde 

inkâra yeltenen politikalar gütmezler; bilakis, doğa ile kültür arasındaki 

bağın istenmeyecek bir şekilde koparılması karşısında hayvanlar ile 

insanlar arasında doğrudan bir temas kurulmasından yanadırlar.” 

(Haraway, 2006, s.8) 



  

 32 

Bu noktada Alman filozof Friedrich Nietzsche’ye bakmak gerekecektir. Çünkü 

o, insanların hayvanlığını bir erdem olarak ifade etmek için titiz bir gayret gösterir. 

Nietzsche insanlığı özgürleşmemiz gereken bir hal olarak değerlendirir. Ona göre 

insanlık, hayvanlar ve doğa karşısında kendisini yanlış konumlandırır. Nietzsche’nin 

felsefi projesi tam da insanlık kavramının yüceltilmesinin altını oyma arayışındadır. 

“Homer’s Contest” (Tr. Homer’in İtirazı) başlıklı denemesinde ortaya koyduğu 

düşünceleri bu duruşunu desteklemektedir: “İnsanlıktan bahsettiğimizde, insanın 

doğadan ayrıldığı ve bu ayrımın onun farklılaşma işareti olduğunu varsayarız. Ama 

gerçekte böylesi bir ayrılık yoktur” (Nietzsche, 2007, s.174). Çünkü hayvan yalnızca, 

antroposun zaruri ve çok sevilen ötekisidir. Hayvan, insanların oluşturduğu bir kelime, 

bir adlandırmadır; yaşayan diğerlerine koyma hakkını ve yetkisini kendinde bulduğu 

ve verdiği bir isimdir. Ek olarak, “insan olmayan” teriminin kullanımı da “ideolojik 

olarak yüklü”dür zira Marianne DeKoven’in işaret ettiği gibi, hayvanı insanın negatifi 

olarak kategorize eder: “Sadece insanların bakış açısından diğer hayvanlar insan 

olmayandır” (Ryan, 2019, s.32). Hayvan Kuramı’nı yazan Derek Ryan; “İnsan ve 

insan olmayanlar arasında paylaşılan hayvanlığı teslim etmenin doğa ve kültür hatları 

boyunca hiyerarşik bölünme yaratan ontolojik sınırları nasıl dönüştürebileceğimizi 

soruşturuyoruz” der. Nietzsche’nin “üstün insan”ı, Deleuze ile Guattari’nin “hayvan 

oluş”u ve Haraway’in “birlikte oluş”u ile birlikte (Ryan, 2019, s.35) bir düşünüşün 

temellerini atar.  

Gilles Deleuze, Nietzsche’yi kendine müttefik olarak görür. Nietzsche’yi 

takiben Deleuze’ün felsefesinde, radikal psikanalist Félix Guattari’yle ortak 

çalışmaları da dahil olmak üzere, olumlayıcı hayvanlıkla yaratıcı oluş arasında bir 

bağlantı vardır (Ryan, 2019, s.94). Bu çalışmanın çerçevesini oluştururken yola çıkış 

noktalarımızdan birisidir bu durum. Çünkü bir insan-hayvan ilişkisine girdiğimizde 

hayvandan insana yolculuk etmeyiz; her zaman “ara”da, her zaman “orta”dayızdır: bir 

oluş hattı ne başlangıca ne nihayete, ne ayrılış noktasına ne varış noktasına sahiptir. 

Oluş ne bir ne iki, ne de ikisi arasındaki ilişkidir; o, aradakidir, her ikisini dikey kesen 

kaçış çizgisi veya sınırıdır (Ryan, 2019, s.97). 

Deleuze ve Guattari’nin “hayvan-oluş” kavramsallaştırılmaları, insanlarla insan 

olmayanlar arasında yoğun, etkili karşılaşmaları düşünür. “Sabit ve homojen olan” 

düşünce yöntemlerini reddeden hayvan-oluş, bir “azınlıkçı” potansiyel ve yaratıcılık 



  

 33 

sürecine işaret eder. Hayvan-oluş hayvanlarla özdeşleşmek hakkında değildir, hayvan 

formlarını ya da davranışlarını taklit etmeye dair de değildir, bir hayvan gibi 

davranmak değildir. Oluş hayal dünyasında ortaya çıkmaz. Çünkü hayvan-oluşlar ne 

hayaller ne de fantezilerdir. Oluş, daha ziyade, maddi gerçekliğe dair kavrayışımızı 

yeniden şekillendirmeye dairdir; zira oluşlar, her şeyden önce kusursuz bir biçimde 

gerçektir. Saptamamız gereken, burada söz konusu olanın hangi gerçeklik olduğudur. 

Bu, olduğu şeyden başkasını söylemeyen bir yaratıcı kaçış hattına dairdir. Öznelliğin 

yerine geçen biricik yöntemdir. İnsan ve hayvan arasındaki belirsizlik alanlarını 

araştırmak suretiyle Deleuze ve Guattari, paylaşılan bir farklı oluş olayını, ontolojik 

sınırların yıkılması ve yeniden inşa edilmesiyle, ötekilikle dolaşık hale gelmeyi 

kuramsallaştırmışlardır (Ryan, 2019, s. 96-97). Nefes kesici olduğu kadar da 

dolambaçsız bir güzergahtır bu. 

Yaşam insana mahsus değildir. Zoe, insanmerkezci perspektifleri ve hümanist 

beklentileri aşan bir kuvvet olarak ileri kapitalizmin yeniden yerli yurtlulaştırmalarına 

direnmek için bize kaynaklar sunar (Bradotti, 2019c s. 225). Genel bakışın dışında 

düşünmeye imkân verir keza öznenin her daim insan olduğu varsayılmıştır. Irkçılık, 

sınıfsal ayrımcılık ve heteroseksizmi ele almaya başladığımıza göre, insan-hayvan 

ilişkiselliği ve türcülüğün bir sonraki mantıklı adım olacağını düşünebilirdik. Fakat bu, 

toplumdaki önyargılar ve bu önyargılara yönelik sanat, edebiyat ya da felsefe gibi 

çeşitli kültürel formlar üzerinden getirilen eleştirilerin bir tür çizgisel düzende 

ilerlediğini varsaymamızla mümkün olabilir. Ne zaman ırkçılık, sınıfsal ayrımcılık ve 

heteroseksizm çözümlemelerinin kesişim alanları çok daha kuvvetlenir,  o zaman 

türcülüğün eleştirisi de toplumdaki bu diğer hastalıkların eleştirisiyle bir araya 

getirildiğinde en güçlü halini kazanır (Ryan, 2019, s.110). Keza olumlayıcı etik bunu 

gerektirir, kapsayıcıdır. Kültürel çalışmalar disiplini 1960 sonrası çeşitlenip ırk, sınıf, 

toplumsal cinsiyet ve cinselliğe dair önyargıların çok yönlü bir eleştirisini sunmuştur. 

Bu eleştiriler insanmerkezciliğe dikkat çekmenin yolunu açmış insan ve insan olmayan 

tüm yaşamın bütün heterojenliği içinde beraberce düşünmek ve yaşamak için 

olumlayıcı bir geleceğe doğru yeni patikalar (Ryan, 2019, s.145) açmamız gerektiğini 

göstermiştir.  

Peter Singer, 1975 yılında hayvan çalışmalarına alan açan Hayvan 

Özgürleşmesi’ne şu soruyla başlar “daha zeki olmak bir insana başka insanları kendi 



  

 34 

amaçları doğrultusunda kullanma hakkı vermiyorsa, nasıl olur da genel olarak 

insanlara insan olmayanları sömürme hakkı verebilir (Singer, 2018, s.53)? Geçmiş 

nesillerden aktarılan kültürlerin hayvanlara yaklaşımı artık ikna edici değildir. Çünkü 

bu yaklaşım artık geçerliliği kalmayan - dinsel, ahlaksal, metafizik - varsayımlara 

dayanıyordu (Singer, 2018, s.287). Hissetme yetisi olan her canlının hayatının 

kutsiyeti üzerinde durmak gereklidir. Çünkü eğer bir varlık acı çekiyorsa, bu acıyı 

önemsememek için hiçbir ahlaksal gerekçe olamaz. Eşitlik ilkesi, acı çeken varlığın 

doğasından bağımsız olarak, bu acının herhangi başka bir varlığın çektiği benzer bir 

acıyla eşit tutulmasını gerektirir (Singer, 2018, s.55). Bentham, akıl ya da dil 

yoksunluğunu ölçüt olarak almanın onları önemseme alanından dışlamış olduğunu 

söyler; acı çekme ve haz duyma kapasitesine sahip tüm varlıkların çıkarlarını 

önemsememiz gerektiğini öne sürer. Ön koşul bu olmalıdır. Çünkü hayvanlar da doğar, 

sezgileri vardır ve ölümlüdürler. İnsana benzerler. Belki anatomileri, alışkanlıkları, 

zaman algıları, fiziksel yeterlilikleri insanlarınkinden farklıdır. Hem insanlara 

benzerler hem de onlardan farklıdırlar (Berger, 2017, s.20). Yas tutmak, bir ölümün 

değeri veya değersizliği politik olarak yüklüdür.   

Eleştirel beşeri bilimlerin bir diğer sorgulama alanı da Derek Ryan’ın yazmış 

olduğu Hayvan Kuramı ile gün yüzüne çıkar. Posthümanizm ile trans hümanizmin 

aslında zıt kuramsal yaklaşımlar olduğu fikrinin üzerinde duran Ryan, 

posthümanizmin hâlâ insanlığı içerdiği ve ilgilendiği ancak hümanizme eleştirel bir 

tavır takındığı, insanmerkezciliğin olmadığı bir yaşam hayali üzerinden insan olmayan 

hayatlara saygıyı içerdiğini belirtir. Kültür ve doğa arasında çizilmiş olan özcü ve 

hiyerarşik kategorileri reddeden posthümanizm ile transhümanizm arasındaki ayrım 

aşikârdır. Çünkü transhümanizm mühendislik harikası bir insan formu hayal eder. 

Yapay zekayla modifiye edilmiş hayat formları, teknolojik ve bilimsel ilerleyişin 

ortaya çıkardığı ya da çıkarabileceği tüm zekâ formlarının yanında insan olmayan 

hayvanları da düşünür ancak hâlâ önceliği insanmerkezciliktir. İnsanın potansiyeline 

duyduğu inanç üzerine kurulu bir bakışı vardır. Anroposantrik dünyayla derdi yoktur, 

onu zaten bizatihi arzu eder. Posthümanizm ise bizim bu çalışmada üzerinde 

durduğumuz gibi insan bedenleri ile insan olmayan hayvanlar arasındaki ontolojik 

karmaşıklıklarla ilgilenir ve antroposantrik olmayan bir dünya hayali kurar. Ryan’a 

göre posthümanizm hayalini “şimdinin kapısında aralar” (Ryan, 2019, s.108-109). 



  

 35 

İnsanın kibirli gözü kendi türüyle iletişimini sağladığı dile erişimi olmayan hayvanları 

zorunlu yoksul ve mülksüz sayar. Hayvan Kuramı, hayvanların kendi iletişim tarzları 

üzerinde durur, onlara bir noksanlık atfetmez (Ryan, 2019, s.143). O da Jeremy 

Bentham’in Ahlak ve Yasama İlkeleri’nden (1781) bahseder: “aşılmaz çizgiyi çizecek 

olan nedir? Konuşma yeteneği mi? Bacaklarının sayısı, derisinin rengi ya da 

sakrumunun nerede sona erdiği mi önemlidir? Esas soru acı çekebiliyorlar mı 

olmalıdır. Öteki canlılara davranış şeklimiz dualist geleneğin dışında durmakla 

başlamalıdır. Onların fizyolojik ya da bilişsel farklılıkları yerine “refah algısı”na sahip 

olup olmadığına bakmak gerekir” der Ryan (Ryan, 2019, s.183). Çünkü acı çekme 

yetisi yaşama karşı adil bir yaklaşımın kurucu etiğidir. Anlam inşa eden yaratıklar 

olarak insan varlığını hayvan varlığı üzerinde ayrıcalıklı hale getiren görüşten 

uzaklaştırmaya işaret eden Ryan, insanlığın nasıl yakından hayvanlıkla bağlı olduğunu 

gösterir (Ryan, 2019, s.107). Dolayısıyla tüm bu insan sonrası tahayyülleri aslında 

insanlığın sonu anlamını taşımaz insanın Batı metafiziğine göre 

kavramsallaştırılmasının sonundan bahseder. Singer gibi o da “başka insanların bizim 

gibi acı çektiğini varsıyoruz da söz konusu hayvanlar olduğunda neden benzer bir 

çıkarımda bulunamıyoruz” sorusuna yönelmiştir (Singer, 2018, s.58). 

Carol Adams’a göre ise fallusmerkezci Batı mantığı, erkeklerin güç ve 

erkekliğini, hem kadınlara yönelik kadın düşmanı tavır ve davranışlarla hem de et 

yemek vasıtasıyla ifade etmesi beklentisini yarattığını söyler. Bu güç dinamiğinin 

kurbanları olarak kadınlar ve hayvanlar, tahakküm altına alınmış kimlikleri paylaşırlar. 

Ussallıktan yoksun olduklarına inanılan kadınlar, tarihsel olarak hayvanlara yakın 

görülmüştür. Adams’a göre erkek egemen bir dünyada kadın oluşumuz bizi ikincil 

olarak konumlandırırken insanmerkezciliği erkekle paylaşıyor olmak bizi insan 

türünün egemenliğine paydaş kılıyor. Öte yandan bu paydaşlık da erkeklerle eşit bir 

paydaşlık değil çünkü bu iki egemenlik birbirini pekiştirerek var olduğundan 

kadınların ve hayvanların ikincil konumları da bir ortaklık içeriyor (Ryan, 2019, 

s.208). 

Hızla gelişen hayvan çalışmaları ve evrilip dönüştüğü haliyle hayvan kuramı, 

hayvanların küresel tarım endüstrisi, tıbbi ve kozmetik araştırmalar, avlanma, doğal 

yaşam çevrelerinin ortadan kaldırılması, evcilleştirme ve hayvanat bahçelerinde 

tutsaklık biçimlerinde kendini gösteren sömürüsünü soruşturur (Ryan, 2019, s.29). 



  

 36 

Hayvan çalışmaları, insan ve insan olmayan hayvanlar arasındaki ilişkiyi daha dikkatle 

ve titizlikle araştırmanın güçlüklerini karşılamak üzere, temelde disiplinler arası bir 

değerler sistemi ve faaliyet alanı geliştirmiştir. Edebiyat, görsel sanatlar, hayvanat 

bahçeleri, feminizm, queer çalışmaları, tiyatro ve postkolonyal çalışmaları da içerir. 

Bu yelpaze; “Hayvan Ötekiler” teması altındadır. Felsefeden sakatlık çalışmalarına, 

aktivizmden dine uzanan bir araştırma ağına sahiptir. Hayvan çalışmalarının, hayvan 

kuramına dönüşümü değerlidir. Felsefe üzerine durmaksızın kafa yorarak merkezi 

söylemi istikrarsızlaştırır. Hayvan Kuramı’nın yaratıcısı Ryan’a göre, bugün hayvan 

kuramcılarının üzerindeki çifte görev, geçmişin felsefi modellerini 

istikrarsızlaştırırken, aynı zamanda alternatif düşünce modelleri yaratmaktır (Ryan, 

2019, s.32). “Öyleyse her şeyi yeniden düşünmeli, yeniden bulmalı ve kurmalıyız” 

(Akay, 1990, s.16). Kadın-oluş ve hayvan-oluş, insan sonrası zoe kökenli ve queer-

feminist bir tahayyül başlangıç olan olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 37 

 

 

 

BÖLÜM 2 

 

 

2. YENİ OLASILIKLAR 

 2.1. Posthümanist Etik 

  

“Zamanların en iyisi ya da zamanların en kötüsü 

olmuş olacaktı ama, biz sadece onun içinden geçiyor 

olsak da, bizim zamanımız olmuş olacaktı.” 5 

 

Çağdaş dönüşümlerin zorluklarını yaratıcılık ve cesaretle karşılamanın gereklili-

ğini temel alan bir etikten bahsediyoruz. Üçüncü milenyumun başlangıcında feminist 

entelektüel ve politik enerjiler, toplumsal umut ufuklarının inşasına katkıda bu-

lunmaya yönelik bu etik hususunda birleşmektedir. Aktivizmi tekrar aktif hale 

getirmeyi içeren bu örgütlenme, kişinin tarihsel konumuna karşı sorumluluk 

üstlenmesi gerektiği konusunda fikir birliğinde sahiptir. Sadece toplumsal sorumluluk 

anlayışını değildir. Bu Hannah Arendt'in dünyayı sevmek adını verdiği duygulanımdır 

(Braidotti, 2021b, s.240). Posthümanizm, hümanist öznenin değişime uğradığı 

bugünde, insan sonrasını tahayyül etmektir. Metinde, “insan sonrası” yerine 

“posthümanizm” kavramını kullanacağız çünkü esasen erkek-insanın mükemmel 

merkeziyetindeki hümanist akla ve onun değerlerine saldırı olarak kuramsallaşan bir 

alandan bahsediyoruz. Dolayısıyla insanın yok oluşu değil, hümanizmin yok oluşuna 

yapılan çağrıyı izliyoruz.. Hümanizmin krizini içeren bu kavramsallaştırma, tarihsel 

bir açmazın artık ciddi bir şekilde kapıyı çalmasıyla kuramsallaşmaya başladı.  

 

                                                 

 
5 Rosi Braidotti, İnsan Sonrası, Pek İnsanca: Bir Posthümanistin Anıları ve Emelleri, İnsan Sonrası, 

içinde, Cogito 95-96, Çev: B. O. Doğan, 2019, s.57. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları   



  

 38 

Hümanist “ilerleyiş” aslında ilerlemeyi durduran yegâne unsur olmuştur. 

İlerleme derken bahsedilen kavram şu şekilde ifade edilebilir: kişisel hırslar ya da 

öğrenilmiş nefretler veyahut modernlik altında başka canlılara yapılan eziyetleri 

içermeyen, nükleer bombasız, olumlayıcı,  merhametli ve olumsalllığı göz ardı 

etmeden, teknolojik unsurları içine alarak ama en önemli olan cinsiyetlerin özgül 

değerince tanındığı, türlerin değil “yaşam”ın önemli kılındığı bir dünyanın ilerleyişi. 

Queer ve feminist kuram, insanmerkezden uzaklaştırarak doğayı hiyerarşik olmayan 

yollarla düşünmeyi sağladığı için önemlidir. Çünkü evrensel özne konumundan 

uzaklaşmak farklı perspektifleri görmeyi sağlar. Bu da içerisinde birçok potansiyeli 

barındırır. Rosi Braidotti’ye göre insanmerkezci olmayan etik, politik ve estetik 

aşamaya geçiş potansiyeli için yaşam mefhumunun, antropos’dan ve bios’dan zoe’ye 

doğru genişletilmesi gerekir. İnsan, yeryüzünde derin bir darbe vurmuş, büyük bir 

dönüşüme yol açarak bir tarihsel süreç ortaya çıkarmıştır; Antroposen. Jeolojik bir 

kuvvet olarak tanımlanan bu darbe, ya da “ilerleyiş”, şu anki bakış açılarıyla 

çözülemeyecek bir kriz yaratmıştır. İşte tarihin bu anı, erkek-insan olmayanı kapsayıcı 

bir etikle genişlemeyi zorunlu kılmıştır. Diğer canlılarla birlikte dahil olduğumuz 

ortakyaşam ağını gün yüzüne çıkarmalıyız. Böylece yeni hukuksal ve siyasi 

düzenlemelerle birlikte bu krizi aşabiliriz. Bu konuda başlıca itici güç sanatsal alanda 

olmalıdır. Luce Irigaray’a göre ise bu “yeni enerji kültürü”dür. “İnsanlığın çöküşüne 

katkıda bulunmak yerine, insan evriminde yeni bir çağa girilmesini sağlayacak olan 

da bu tinsel ve ilişkisel enerji kültürü”dür olarak tanımlar (Irigaray, 2012, s.79). Bu 

enerji kültürü doğulu ve batılı değil, “yeryüzülü”dür. Başka bir iletişim türünün 

keşfinden bahseder. Ona göre yeni enerji akışını sağlayacak olan sanattır. Çünkü o 

başkasıyla ilişkiye girmenin başka şekillerini keşfedendir. Yeni özneyi -yeni insanı 

değil- yaratabilecek paylaşımları sağlayabilecek potansiyeli vardır. Öyleyse içinde 

bulunduğumuz bu an artık karnofallogosantrik bakışın sanatta silinmesi gereken 

andır.  

İnsan kavramı, Türkçe’de her ne kadar cinsiyetsiz ve ayrımcı olmayan bir tınısı 

olsada aslında imlediği özne sağlıklı, erkek ve heteroseksüeldir. İnsana dair kabullerin 

sorgulanmaya başladığı potansiyel teorik alan olarak Posthümanist Kuram esasen 

Braidotti’nin tanımıyla Eleştirel Post Beşeri Bilimler (İng. posthumanities) olarak 

genişlemektedir. Dolayısıyla biz de burada post beşeri bilimlere dahil bir sanat anlayışı 



  

 39 

üzerine düşünmekteyiz. İnsanmerkezciliğin yerine insan olmayan canlılara doğru 

genişleyen bir öznellik anlayışı üzerine düşünüyoruz. Çünkü yeryüzünü paylaştığımız 

her varlıkla ilişkiselliğimiz yok sayılamaz derecede yoğundur. Bu sebeple üzerine 

düşüneceğimiz bu kuramsallaştırma sürecinde önem verdiğimiz genişleme alanı, 

zoe’ye doğrudur. Küresel kapitalizme karşı merhameti savunmak kimilerine göre 

çocukça gelecektir çünkü haz merhametten değerli gelir. Oysa merhametli olan 

başkalarının da haz hakkını bilendir. Aynı zamanda bu sonsuz haz uğruna 

tüketilebilecek bir dünya sanrısı tüm dünyanın yavaş yavaş tükenişini de getirmiştir. 

Dolayısıyla merkezimize “beden”i ve “ duygulanım”ı alarak üzerine düşüneceğiz. 

Peki neden beden ve duygulanım? 

Beden, herkeste aynıdır, kedi olanda, kadın olanda, çocuk olanda, trans olanda. 

Bu küme genişletilebilir çünkü yeryüzünde yaşayan tüm canlıları ve kendi 

özgülüklerini tanıyan bir öznellikten bahsediyoruz. Her bedende bulunan aynı 

zamanda bu bedenin en derininde olan olgu duygulanımdır. Çünkü duygulanım 

sezgiseldir. Beyin ya da mantığa gerek duymaz. Sadece antropomorfik özneye özgü 

değildir. “Aşkın bilinç”ten çok başkadır. Bedenleşmiş öznelerin güçlerini içerir 

(Braidotti, 2019, s.69). Ancak hazzı ve acıyı da getirendir. Elizabeth Grosz bu durum 

için şöyle der; bedenler “bakış açısının, içgörünün, düşünmenin, arzunun ve failliğin 

merkezi”dir (Grosz, 2020, s.14). Keza bir diğer tartışmalı konu “faillik”tir. Oysa yeni 

olasılıklar üzerine konuşurken, ilişkiselliği temel almalı ve Antropos’a mahsus faillik 

anlayışından sıyrılmalıyız. Bilen öznenin her daim Antropos ya da erkek-insan olduğu 

varsayılmıştır. Ancak öznelerin ilişkiselliğini vurgularken bu varsayımı kabul etmemiş 

oluyoruz zaten. Çünkü failliğin akılla ilgili klasik mefhumlarla açıklanması artık 

teknolojiyle birlikte daha ciddi sorgulamaya açılmıştır. Faillik, dualite dışından 

düşünmeye çalışan bir kavramsallaştırma için benlik ve ötekinin mutlak karşıtlığına 

dayalı diyalektik bilinçle açıklanmaz. Bize göre faillik benliğin içiyle dışı arasındaki 

sınırları kaldıran daha karmaşık bir öbekleşmedir (Braidotti 2019c, s.66). 

İnsanmerkezci bir yerden bakmamak daha farklı potansiyelleri görmeyi sağlar. 

Böylece farklı faillikleri tanımak daha karmaşık bir duygulanım tepkisinin oluşmasını 

sağlar ve çevresel yada doğallaştırılmış ötekiler arasında sınırları dağıtır. Braidotti’nin 

Zoe-Güdümlü Olumlama Etiği olarak adlandırdığı anlayış bu sınırların dağıtılarak 

zoe’den bakmaya olanak tanır.  



  

 40 

Erkek-insan’ın insanbiçimli (İng. anthropomorphic) ötekileri olarak; sosyal 

adalet talep eden, dışlanmayı, marjinalleştirilmeyi ve simgesel olarak 

vasıfsızlaştırılmayı reddeden cinselleştirilmiş ve ırksallaştırılmış ötekiler olarak 

(Braidotti, 2019c, s.21) queer-feminist düşünceye dair olanlar; henüz farkedilmeyen 

potansiyeller için metafiziksel, teolojik, rasyonalist veya hümanist temellere dayanan 

geçmişteki tüm filozofların yapmadığını yapmalı ve insanmerkezci, türcü, ırkçı veya 

Avrupamerkezci yaklaşımlardan uzaklaşarak birleşmelidir. Yapıbozum çabaları 

insan/hayvan, erkek/kadın, kültür/doğa tüm diyalektik işleyişe karşı geldiğinde 

mantıklı olacaktır. Nasıl ki Butler’a göre paradoksal bir şekilde “temsil” ancak 

“kadınlar” öznesi hiçbir şekilde varsayılmadığında feminizm anlamlı bir şey olacaksa 

(Butler, 2018, s.50) queerleştirme süreçleri de (İng. queering) geçişkenlikleri ve 

olasılıklarıyla birlikte hayvan ve insan kategorilerini işlevsizleştirdiği takdirde anlamlı 

olacaktır. “Günün sonunda aynı maddenin varyasyonlarıyız.”  (Bradotti, 2019, s.65)  

Gilbert Simondon, Hayvan ve İnsan Üzerine İki Ders’de insanlar ve hayvanlar 

arasına bir sınır çizmek yerine varlığın oluş düzeyleri biçimiyle düşünülmesini önerir 

(Simondon, 2019, s.71). Onun kurduğu ontolojik anlatıda hayvanlar ve insanlar 

arasında fark değil geçişkenlik potansiyelleri vardır. Neticede içinde doğup 

büyüdüğümüz özne-nesne ilişkisinde yaratılan ikilik dışında düşünmek, dolayısıyla 

nesneleştiren bir bilgi biliminden (Adams, 2021, s.348) başka seçenekler keşfetmemiz 

gerektiğinin bilincinde olduğumuz bugün odaklanmamız gereken “yaşam”dır. Yaşam 

kendini açığa vurur; bir öz-beliriş, bir öz-duygulanımdır (Henry, 2016, s. 156). Beden 

ve duygulanımın ortak noktasında bulunan yaşam; transversal benliklerimizin maddi 

dünyaya derinlemesine yerleşik olduğumuz bedenlerimizde ortak ve ilişkisel olandır  

(Braidotti, 2019c, s.65). Kısaca hem birbirimize bağlı hemde kendi özgül değerleri 

içerisinde insan olan ve olmayan dünyayla akrabalık ilişkisi kurmaktan bahsediyoruz. 

Bu evrensel bağ, merhameti (İng. compassion) zorunlu kılar aslında. Ve bunun en 

şefkatli tarafı da kökenbilimsel anlamıdır; başkasıyla birlikte hissetmek. Bu 

bahsettiğimiz başkalarına karşı şefkat etiği, insanı referans almaz, hayvan-insan, 

duygu-akıl, kadın-erkek gibi Kartezyen ikiliklerin ötesinde bunlar arasındaki 

geçişkenlikleri ve ilişkileri öne çıkarmak üzerinedir. Çünkü şefkat yoluyla varılan bir 

evrensel bütünleşme, farklı benlikler arasında köprü kurmayı zorunlu kılar ki bu da 

içinde bulunduğumuz çağ için özellikle gereklidir. Bu bağ sayesinde bütün canlılar 



  

 41 

arasında, sadece her türlü çatışmayı ve savaşı ortadan kaldırmaya değil, aramızda 

başka tür bir varlık durumuna ulaştıran bağlar kurulabilir. Bütün canlıların dahil 

olduğu bu bütünleşmeyle birlikte farklılıkları içinde herkesin birliğine katkıda 

bulunduğu başka bir dünya serpilip gelişebilir. Irigaray’da, Braidotti ile benzer bir 

başlangıç noktasına işaret eder; hayvanların gösterdiği şefkat bütünlüğü (Irigaray, 

2012, s.44-45). Bu yüzden Eleştirel Post-Beşeri Bilimler dahilinde gelişecek olan 

posthümanist etik ve posthümanist sanat anlayış için şefkat/empati (İng. compassion) 

önemlidir. Öznenin, öteki-oluş aşamaları ile önce kadın-oluş ardından da hayvan-oluşa 

geçişi, dualiteyi silerek ilerleyebilmesini mümkün kılar ve yeni olanın varoluşuna kapı 

aralar. Böylece birçok çelişki taşıyan yerleşmiş ontolojik geleneklerin dönüşümleri de 

bu potansiyele gebedir. Çünkü bu dönüşüm aynı anda hem olmayı bırakan hem de 

olma sürecinde olan şeylerin yapısında yer alan ilişkiselliği taşır. Bu ilişkiselliğin 

izlerini sürmek; ırkçılığın, iklim krizinin, homofobinin, yabancı düşmanlığının, ileri 

kapitalizmin korkunç tüketimciliği arasında gezinirken bunlar arasında yer alan 

bağlantıları görmek, karşı bir dil oluşturmak için önem taşır. Çünkü bu çapraz 

bağlantıların izini sürmek insanmerkezcilik sonrası dünyada tür eşitliği ve aşkın insan 

istisnacılığından kaynaklanan şiddet ve hiyerarşik düşünceyi sorgulamaya götürecektir 

(Braidotti, 2019b, s.70). Bu ilişkisel etik öznelliğin daha şefkatli veçhesine vurgu 

yaparak özgül benlikleri kucaklar. 

Olumsallık (İng. contingency), bir şeyin tek veya o şekilde olmak zorunda 

olmadığını ya da başka türlü olabileceğini ifade eder. Olumsallık, bir şeyin zorunlu 

olmaması, öngörülmüş amaçlarının gerçekleşmeme olasılığı olduğu ya da 

öngörülmemiş sonuçlarının doğma olasılığı taşıdığı anlamına gelir. Yani eylem’in 

doğası gereği hem eylemin geri döndürülemezliği hem berlirsiz sonuçlar 

doğurabileceği hem de öngürülmezliği taşır. Bu noktada onun feminizm ile 

bağlarından bahsedebilir. Çünkü feminist teori olumsallığa dayalı bir siyasal kuram ve 

pratik önerir. Keza feminizmin temel savı zaten olumsaldır. Patriyarka doğal, 

değişmez ve zorunlu olan değildir. 

Ayrıca feminizm eylemselliği bakımından da olumsaldır. Queer kuram dahilinde 

queerleştirme (İng. queering) dediğimiz kültürel alanın içerisinde nüfuz eden 

heteroseksist ve türcü patriyarkaya karşı yapılan her müdahale, yapıların dönüşmesi 

umudunu taşır ve özsel olarak olumsaldır. Böylece bahsettiğimiz tüm olumsal gelecek 



  

 42 

tahayyüllerinin birleşme noktası olan posthümanizmdir. Feminizm, ortak yaşamın 

ilişkisel ağlarla örülü olanı gün yüzüne çıkarmaya çalışan deneyimiyle yeniye kapı 

açar. Bütün yersizyurtsuzlaşma çizgilerinin, kaçınılmaz olarak, bütün sürecin anahtarı, 

önkoşulu ve zorunlu başlangıç noktası olan “kadın-oluş” aşamasıdır (Braidotti, 2019a, 

s.156). Bu tasavvurda Haraway büyük önem taşır çünkü birbirimizle beklenmedik 

işbirlikleri için, beklenmedik kombinasyonlara ihtiyacımız olduğuna inanır. Böylece 

“biz” kırılganlığa sahip herkesi kapsayacaktır. Aynı zamanda ortak kırılganlık 

bağlarının tanınması, yeni insan sonrası iletişim ve merhamet biçimleri üretebilir. 

Haraway’a göre dünya dinamik ve karmaşıktır, doğalar, kültürler, özneler ve nesneler 

iç içe geçmiştir, her şey ilişkiseldir ve hiçbir şey birini öncelemez; özne ve nesne ikiliği 

değil dönüşen ve sürekli şekillenen heterojen oluşumlar ağı, yoldaş türlerdir. Her 

varlık farklılaşma gösterir ve ilişkiseldir. Yeni bir dünya için yeni kavramlara 

ihtiyacımız var. Yeni dostlara, yoldaşlara ve akrabalara da. Artık kendinden menkul 

“kadın” gibi kendinden menkul “insan” kategorisi de bugünün politik ufkuna 

yetmemektedir (Yardımcı, 2020,  s.111). Feminist kuram, öznelliğin gömülü, bedenli 

ve cinsiyetli köklerini vurgulayarak insan sonrası düşüncenin öncüsü konumunu taşır. 

Hem bedenleşme ve yaşanmış deneyim vurgulanır hem de bunların ırk, yaş ve sınıf 

gibi analizin diğer eksenleriyle kesişim noktalarına dikkat çekilir (Braidotti, 2019c, 

s.69). Çünkü cinsiyetlere göre tahsis edilmiş insan haklarına hiçbir zaman 

güvenmeyen feministler ve LGBTQİA+’lar bu sisteminden çıkmak ve başka 

oluşumlara şans vermek için insan sonrasının başlangıcı olmuşlardır. Antropos 

eleştirisi oradan doğar; tüm canlı var olanların bedenine erişim hakkını tekeline alan 

üstünlükçü bir tür olan erkek-insanın sonunu düşünürken olumlayıcı etik 

unutulmamalıdır. Çünkü bu etik hayvan kuramıyla queer kuramı bağlar ve 

posthümanist etiğin kurucu ilkelerindendir.  

  



  

 43 

 

Görsel  2.1 İnsanlar altıncı büyük yok oluş karşısında azınlık halini aldı. 

https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-

chthulucene/  

 

Posthümanist etik, insan ve insan olmayan ötekilerin bir arada dünyayla 

olumlayıcı bir etkileşim kurmakla ilgilidir (Braidotti , 2019b s.68). Zoe kaynaklı bu 

olumlayıcı etik  insan olmayan hayatları kapsayacak şekilde genişletilmesi ile ilgilidir. 

Esasen yaşamın genişletilmiş bir tanımıdır. Öznenin çoklu başkalarıyla ilişkilerinin 

akışı içerisinde kurduğu olumlayıcı bir bağdır. Zoe’nin çeşitliliği ve heterojen hali, 

tüm organizmaların kendi zekâlarını, kabiliyetlerini ve yaratıcılıklarını tanımayı şart 

koşar. Feminist bilgi, kişiyi yersizyurtsuzlaştırır; aşina, yakın, bilinir olandan 

uzaklaştırır ve ona dışarıdan ışık tutar (Braidotti, 2019a, s.52). Böylece kişi bios’u 

uzaktan görür; antroposa tahsis edilen yaşamı. Kendi zamanımıza layık olmak ve 

etkileşim kurmak için bu görü önemlidir. Bu görü aynı zamanda bir öteki-oluşa dairdir 

ve üretken bir canlılığı mümkün kılar. Canlılığın taşıdığı neşe; olumsuzu görmek, 

dünyayı içselleştirmek ancak melankoliye kapılmamakla ilgildir. Yeni toplumsal 

tahayyüller ve toplumsal ilişkiler üretmeyi mümkün kılar. Bu sebeple olumlayıcılık 

(İng. affirmative) yeni etiğe duyulan ihtiyaç yolunda güçlüklerin aşılması konusunda 

önemlidir. Çünkü yaşadığımız devrin açmazlarını tanımlayan sarsıcı, içsel bakımdan 

çelişkili olguları ve bunun ölçeğini görünür kılarken bunların getirdiği acı verici, göze 

çarpan adaletsizlik ve şiddet düzeylerini görerek insan istisnacılığının ötesinde ne tür 

bir etik hesap verebilirlik geliştirebiliriz diye düşünür. Braidotti’nin sorusu ile 

https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/


  

 44 

düşünürsek; “anbean dağılıp parçalanıyormuş gibi görünen bir dünyanın içinde ve 

dünyayla birlikte düşünmek ne demektir?” (Braidotti, 2019b, s.71) Öncelikle yeni bir 

öznellik anlayışı demektir; karmaşık toplumsal birliktelikleri saygıyla karşılamak, 

geçişkenlikleri vurgulamak ve tüm bunları olumlayıcı etiğe bağlı şekilde yapmak 

demektir. Grosz’un sözleriyle özetlemek gerekirse; “Aradığımız yaşam türünün 

sevinçliliğini olumlamaya ihtiyacımız var” (Tiainen, Kontturi, 2021, s.144). Bunu 

yaparken de sanatın sevinç vericiliği ile düşüncenin hazzı arasında hem mutlu hem de 

üretken hissettirecek bir şey olmalı posthümanist sanat anlayışı. Çünkü sevinç, 

olumlama, haz bunlar kendimizi anlamamızın önündeki engeller değildir, bunlar aşağı 

“kadınsı” ya da “çocuksu heves”ler değildir. Bunlar kendini anlamanın ve 

anlamlandırmanın biçimleridir. Duygulanımın gücüdür. Gündelik hayatın yaratmış 

olduğu ezici standart değerlerin ağırlığı ve yarattığı boşluğun karşısına koyulabilecek 

bilgi üretimi ve sanat üretiminin ele ele halidir. Olumlamaya ihtiyacımız var. Yeni 

değerlere ve yeni bir sanatsal üretim anlayışına ihtiyacımız var. Yeni bir dünya 

bakışının eşiğindeyken sanatın ifade gücü ile yeni ufuklara açılmak oldukça olası 

gözüküyor. Sanat bize; yeni gelecek, yeni dünya ve yeni olasılıkların kapılarını 

açabilecek anahtarları verecektir. 

2.2. Posthümanist Sanat Anlayışı 

Sanattan bahsederken aslında üç durumdan bahsederiz, sanat tarihi, 

güncel/çağdaş sanat ve sanatın geleceği. Biz burada sanat eserinden bahsedeceğiz 

çünkü sanat eseri geçmiş ile gelecek arasındaki şimdidir. Şimdinin içerisinde tüm 

zamanların kaydıdır. İçinde gelecek hayali vardır. Bir çağrıdır. Didaktik değildir, 

bilmediğimiz yollarla duygulanım yaratandır. Dolayısıyla bilgi üretiminde sanat, 

doğrudan bilgi vermez, duygulanımın gücüyle etkisini yaratır. Posthümanist sanat, bu 

hedefi neşeyle taşıyandır. Köklerini postyapısalcı antihümanizmden alır. Çağdaş 

bilimler ile harmanlar ancak determinist değildir. “Elden çıkarılabilir beden”lerin 

sesidir. Ötekiliği kutlar. Her varlığın özgül değerine temaşa eder. Farklılığı, özdeşlik 

kurmak için içermeye çalışmanın şiddetini bilir. Sara Ahmed’in tanımları ile “mutsuz 

queerler”, “feminist oyunbozanlar” ve “melankolik göçmenler”’in kesişim noktasıdır 

bu anlayış. Ötekinin gelecekle ilişkisinde yeni olanı üretmeye olanak sağlayandır. 



  

 45 

Hayvanlık ve hayvan atfedilmişlerin buluştuğu noktadadır. Cinsiyet-sonrası’nın 

dünyasını şimdide üretir. Biseksüelite, ortak yaşama ve dünyayla akrabalığa dair 

anlatılar yaratır. Temellük ettiği üst birliktelik dünyalı olmak, evrenin bir parçası 

olmaktır. Yeryüzülülerin akrabalık ağlarını görünür kılar. Belki de Haraway’ın 

“siborg”6u posthümanist sanatın yansımasında saklıdır.  

 

 

Görsel  2.2 Make Kin Not Babies (Akrabalık Yap Bebek Değil) 

https://www.e-skop.com/skopbulten/hepimiz-likeniz-feminist-yasam-ve-dunyayla-

akrabalik/5673#_ednref2  

 

Üzerine düşüneceğimiz bu sanat anlayışı esasen bir önermedir. Posthümanist 

etik doğrultusunda oluşturulması öngörülen sanatsal bir dili ifade eder. Aynı zamanda 

bu sanat anlayışı yukarıda bahsedilen posthümanist etiği de gerçekleştirecek olandır. 

Çünkü duygulanım ile etkisini yayan çağdaş sanat, posthümanist etiği topluluklar için 

anlaşılabilir kılar. Bugüne kadar tüm bilgi birikimi ve toplumsal pratikler, sadece tek 

bir türün, tek bir cinsiyetin ve tek bir yapının enerjisini ve çıkarlarını temsil etti. 

Kadınlar ya da eşcinseller tarafından seçilmiş terimlerle ortaya konmadı. Kültürel 

faaliyetler ve entelektüel uğraşıları yüklenmenin, şimdiye kadar geliştirilmiş 

olanlardan başka yolları da var (Grosz, 2020, s.15). Bu yolları temsilin gücü üzerinden 

keşfe çıkacağız. Temsil beşeri dünyanın en büyük adlandırma aracıdır. Bu araç ki 

bunca zamandır meşruiyet yolları kurmuştur. Artık yersizyurtsuz özneleri görünür 

                                                 

 
6 Donna Haraway’ın kuramsallaştırdığı bir öteki metaforudur. Bilim, teknoloji ve sosyalist-feminizm 

arasındaki ilişkiyi tartışmakta kullanmıştır. Daha fazlası için bakınız; Donna Haraway, (2006) Siborg 

Manifesto (1.Basım). Çev: Osman Akınhay, İstanbul:Agora Kitaplığı 

https://www.e-skop.com/skopbulten/hepimiz-likeniz-feminist-yasam-ve-dunyayla-akrabalik/5673#_ednref2
https://www.e-skop.com/skopbulten/hepimiz-likeniz-feminist-yasam-ve-dunyayla-akrabalik/5673#_ednref2


  

 46 

kılmak doğrultusunda kullanılmalıdır; isimlendirmeden, kimliklendirmeden. Dikey 

değil yatay bir doğrultusu olmalıdır. Yukarıda bahsettiğimiz olumsallık, olumlayıcılık 

ve merhamet transversal bir ağ kurar, ilişkiseldir. Bu sebeple mutlak hakikat yerine 

kesişimleri önemser. Öznenin karnofallogosantrik yapısını bozmayı amaç edinir. Özne 

ve nesne ikiliğinin ötesinde olmayı ister. Öznenin radikal yapıbozumuna tabi 

tutulmasının neticesinde özne artık bilinçle özdeşleştirilmemektedir. Bu yüzden de 

posthümanist sanat anlayışı failliğe alternatif bir eylemsellik üzerinde durur. 

Metnin bu kısmına geldiğimizde, sanatsal temsilin çağdaş sanat alanında nasıl 

çelişkili davrandığını görünür kılarken –yaşadığımız çağın gerekliliği olan– 

posthümanist etiği  çoktan benimsemiş işler üzerinden ilerleyerek kesişimsel yeryüzü 

ağlarını işleyen eserler üzerinde duracağız. Bunu yaparken asıl odak noktamız 

karnofallogosantik bakışın izini sürmek ve yeni bir olasılık olarak düşündüğümüz 

sanatsal anlayışa dair olan işlerin de hem ortak noktalarını bulmak hemde kuramsal bir 

zemine oturmasını sağlamak için çalışmak olacaktır. Rita  Mae Brown’ın 1972 yılında 

The Furies’de yayımlanan “Feminist Sanatçıya Bir Manifesto” başlıklı makalesin bu 

konuyla ilgili hala güncelliğini korumaktadır. Brown şöyle der: 

“Geçmişte sanat birkaç istisna dışında ayrıcalıklıların, genelde orta ve üst 

sınıfın, beyazların, erkeklerin ve ezici çoğunlukla heteroseksüellerin uğraşı 

oldu. (...) Günümüzde kamuya açık sanatın %90’ı hâlâ ezenlerin sanatıdır. 

Sanatın ticari kısmının kontrolü ellerinde olduğu için, halka neyin 

sunulduğunun kontrolü de onlarda. (...) Ancak tüm hâkimiyetine rağmen 

ezenlerin sanatı öyle bir düşüşte ki, hastalığın ve dekadanlığın son 

demlerine gelmiş bulunuyor.”  

(Brown, 2021:  https://argonotlar.com/feminist-sanatciya-bir-manifesto/ ) 

Posthümanist sanat mefhumunun gelişeceği queer-feminist posthümanizm 

çerçevesinde yazan ya da çalışmaları bu kavramla başka bir şekilde örtüşen feminist 

akademisyenler; bilimkurguda insan olmak ve insan olarak geçme etiği, sakatlık ve 

sapma etiği, canavarların ontolojisi, hayvan çalışmaları, queer, ölüm ve biyo-sanat gibi 

araştırmaları ile eleştirel post-beşeri bilimleri besleyerek ele alınan bu temaların 

hepsinin ne denli çeşitli olduğunu gösterdiler. Bu da esasen feminizmin bu çağdaki 

haline gelmesi için bir kapı açtı. Son otuz yıldır antihümanist tartışmalar neticesinde 

Avrupamerkezci yapısından kurtularak post-kimlikçi bir hale bürünen feminizm 

https://argonotlar.com/feminist-sanatciya-bir-manifesto/


  

 47 

Modern hümanist öznenin yapısal “ötekiler”iyle birlik oldu. Keza bu oluş’u mümkün 

kıldı. Postmodern dönemde büyük özgürlükçü hareketleri kışkırtacak şekilde bir 

intikam duygusuyla yeniden ortaya çıkan: kadın hakları hareketi, ırkçılık karşıtlığı ve 

dekolonyal hareketler, nükleer karşıtı ve çevrecilik hareketleri (Braidotti, 2021a, 

s.137) ile beyaz, erkeksi, varlıklı, sağlıklı ve heteroseksüel normun dışında kalanların 

gelecek tahayyülü bu sanat anlayışında vücut buldu. Artık olmayı bıraktığımız şeye 

dair algımız ile olma sürecinde bulunduğumuz şeye dair algımız arasındaki kavramsal 

ayrım noktasında insanın eşzamanlı aşırı açığa çıkışı ve gözden kayboluşu 

paradoksuna eleştirel ve yaratıcı müdahale marjları sunan (Braidotti, 2019b, s.63) 

posthümanist sanat anlayışı, oluş sürecinde bulunma kapasitesine sahip olduğumuz 

şey ile artık olmayı bıraktığımız şeye işaret eden başka bir tür orta alan ya da ortama 

dairdir. Belki de Zizek’in dediği gibi “tam da insanlığın hayvanlığını geride 

bırakmanın eşiğinde gibi göründüğü günümüzde hayvan meselesi hışımla geri 

dönmektedir” (Zizek, 2018, s.21). Bizim bu noktadaki emelimiz sonsuz devinim ve 

dönüşüm olasılığını aralamak olacaktır.  

Judith Halberstam’ın da dediği gibi; akademisyenler, aktivistler, sanatçılar ve 

çizgi film karakterleri uzunca bir süredir alternatif yaşam, sevgi ve emek tasavvurlarını 

telaffuz edebilmenin ve bu tasavvurları hayata geçirebilmenin yollarını arıyorlar. 

(Halberstam, 2013, s.12). Psişik ve fiziksel varlıklar olarak birlikte akan bir bilinç akışı 

ve yeni bir “biz”i çeşitli yollarla hayal etmek onu inşa etmek önemli noktalardan 

birisidir. Çünkü üzerine düşündüğümüz bu sanat teorisi kesişimsel ittifaklar ile 

şekillenir. Kesişimsellik (İng. intersectionality) kilit bir feminist kavramdır. Feminist 

teoride toplumsal olarak inşa edilmiş farklılıkların çeşitliliğini açıklamak için 

kullanılır. Üzerine düşündüğümüz sanat teorisi için kullanımı da çeşitli etnik, cinsel, 

türsel ve bedensel diğer toplumsal eksenlerin meydana getirdiği kavşaklarda sanatsal 

temsillerin ortaya çıkmasına olanak sağlamıştır. Temsilin sınırlarını genişletir. Bu da 

beşeri bilimlerin geleceğinin kültürel eleştiride saklı olduğu görüşü için umut vericidir. 

Çünkü posthümanist çağdaş sanat anlayışında temsil, gücü getirir ve bu kesişimselliği 

vurgulayarak antroposantik olmayan bir ağ örer. “Ben karmaşıklıktan yanayım ve oluş 

etiğine dayalı radikal bir insan sonrası öznelliği savunuyorum” der Braidotti (Braidotti, 

2014, s.66). Biz de bu çalışmada sanat yapıtına bu noktadan bakıyoruz. Çünkü bu sanat 

anlayışında temel mesele duygulanıma olan inançtır. İnsan sonrası yakınsamanın 



  

 48 

alameti farikası olan duygulardaki karmaşık ve iç çelişkili değişim (Bradotti 2021a, 

s.221) bize yeni bir estetik bakış ve doğa/kültür birliği sunar. 

Sanata teorisel bağlamda baktığımızda bunu sağlayan belli unsurlar 

vardır. Ortak unsurları şu şekilde sıralanabilir; çoklu pratikleri içerir, yeni medyumlara 

ilgi duyar, öteki olanın temsilini genişletme amacı taşır, queer okuma içerir, 

duygulanımsallığa değer verir, sürecin önemini bilir bu sebeple de daha süreçsel bir 

yaratım anlayışı vardır, teknolojik unsurları tanıyıp olumladığı gibi büyüselliği de tanır 

ve barındırır. Sonuç olarak, “Cogito”nun yerine “desidero ergo sum (Arzuluyorum, 

öyleyse varım)” u önerir. Yani düşünme etkinliği, asıl itici gücü duyulanırlık, arzu ve 

imgelem olan bir dizi yetiyi kapsayacak şekilde (Braidotti, 2019a, s.65) genişletilmesi 

üzerine düşünür. 

Büyüsellik üzerinde durmak kıymetli olacaktır. Çünkü içinde yaşadığımız 

zamanın ruhunu açıkça ortaya çıkaran bir durumdur; dogmatik bilimselliğin reddi ve 

alternatif yollar arayışı. Linda Stupart’ın 2016 tarihli A Dead Writer Exists In Words 

And Language Is A Type Of Virus (Sözcüklerde Ölü Bir Yazar Yaşar ve Dil Bir Virus 

Türüdür) isimli yapıtı, sözcüklerle oluşturulmuş metinlere bakar ve onları adeta birer 

heykel gibi değerlendirerek incelemeye tabi tutar. Eserin bütünü esasen Stupart 

tarafından yürütülen bir araştırma semineridir. Dilin sanatsal bir malzeme olarak nasıl 

kullanılabileceğini araştırır. Dil, simgesel düzene girişin anahtarı kabul edilir. Bu 

sebeple de fallogosantik bir şemaya sahiptir. Simgesel düzenin ussal yapısıyla 

denetlenemeyen, bu nedenle de simgesel düzenin egemenliğini tehdit etmelerine bağlı 

olarak söylemin sınırlarına doğru sürülen dişil anlamlandırma biçimlerine yönelen 

sanatçı, dilin marjinal ve bastırılmış yönlerinin potansiyel bir güç taşıdığı üzerinde 

durur. Foucault’ya göre hukuki iktidar sistemleri, temsil ettikleri özneleri aynı 

zamanda üretirler. Kadınları feminizmin öznesi olarak temsil eden dil ve politikanın 

hukuki oluşumu, bizatihi belli bir temsiliyet politikasının söylemsel ürünü ve nihai 

sonucudur. Butler, feminizmin özellikle kadınları ortak ilgi ve karaktere sahip bir grup 

olarak kabul etmekle büyük bir yanlış yaptığını söyleyerek bu varsayımın farkında 

olmadan toplumsal cinsiyet rollerinin oluşturulması ve düzenlenmesi için bir alan 

yarattığını söyler. Böyle bir feminizmin sadece olasılıkları kısıtlamaya hizmet ettiğini 

ve toplumsal cinsiyetin koşullara ve zamana göre farklılık gösteren bir akışkanlık 

olarak kabul edilmesi gerektiğini savunur. Bu sebeple fallogosantrik Batı kültürünün 



  

 49 

evrensel hakimiyetinin kurduğu yapıyı dişil dil üzerinden söküme uğratmak bir 

queerleştirme stratejisidir. Çünkü dilin örgütlenişi toplumsal cinsiyetle yakından 

ilişkilidir. Kişinin toplumsal cinsiyet ile gelen teferruatı aşması değil, toplumsal 

cinsiyetin farklı tarihsel bağlamlarda ille de her zaman kesin ve tutarlı bir şekilde 

kurulmuş olmaması ve söylemsel olarak kurulmuş ırksal, sınıfsal, etnik, cinsel ve 

bölgesel kimlik halleriyle kesişmesidir. 

İkinci kuşak olarak adlandırılan ‘68 sonra feminist düşünürleri kadınların 

toplumsal ve kültürel anlamda tanınması için mücadele ettiklerinde yaptıkları şey 

aslında kadın psikolojisinin özgüllüğüyle ve bunun simgesel gerçekleşimleriyle 

öncelikli olarak ilgilenmeleri ve kültürün sessizliğe mahkûm ettiği bedensel ve 

öznelerarası deneyimler için bir dil oluşturmaya çalışmaktı, tıpkı Stupart’ın bu 

performansında gördüğümüz gibi. Modernliğin dayanaklarını sarsmak üzerine 

büyülerini kullanan sanatçı kültürün sessizliğe mahkûm ettiği bedensel ve öznelerarası 

deneyimler için bir dil oluşturmaya çalışır. Sözdizimsel varoluşu tartışmalı olan ve söz 

dağarcığının görünüşteki özgüllüğü cinsel bir farklılıktan çok, toplumsal bir 

marjinalleştirilmenin ürünü olan kadın dili, kendi başına bir başkaldırı niteliğindedir. 

Babanın yasasından uzak bir yerden bakmaya çalışan dişil dil “bedenleşen ve bedende 

gömülü” olana bir çağırma niteliği taşır. Dişil dil ödipal düzen içerisinden 

konuşmamayı içerir. Çünkü o düzen tarafından değeri tayin edilen “öteki” olarak kendi 

dilini ve stratejisini oluştururken simgesel düzenin dışına çıkmaya çalışır. Keza sanatçı 

bu durumu kullandığı farklı medyumların ve değersiz görülen bazı üretim şekillerini 

benimseyerek yapar. Bu posthümanist bir çabadır ve bu doğrultuda eser, bir 

enstalasyon; heykel, powerpoint sunusu ve sesten oluşturulmuştur. 

Heykel sanatı bir nesne üretmek olarak tanımlanabilirse; yazı yazmakta, 

düşünmek, konuşmak ve yaratmak için kullanılan bir çeşit heykel sanatı olarak 

düşünülebilir. Sözler, şiirler, fikirler, konuşmalar, hepsi birer üretim eylemidir. Stupart 

şöyle seslenir: “Merhaba, gelecekten nasıl bahsettiğini düşündün mü? Sadece beyaz 

adamlardan bahsettin. Hey, bunu nasıl durduracaksın? Hey, bu nasıl bir gelecek?” 

Sanatçı, gösteri süresince canlı olarak büyü yapar. Büyü başlıkları şu şekildedir:  

 Beyaz, Straight, Cis Erkek Sanatçıları, Queer Estetik  ve Kadın İğrençliği (İng. 

abjection)’ni Kendine Mal Ederek Zengin Olmaktan Alıkoyacak Büyü 

 Katil Sanat Koleksiyonerlerini ve Galericilerini Bağlayacak Mühür,  



  

 50 

 Richard Serra’yı Bağlayacak Bir Büyü,   

 Süper Trend Cinsiyetçi Ateşli Erkek Sanatçının İnternet Erişimini Bağlayacak 

Bir Büyü,  

 Erkek Sanatçıları Seni Öldürmekten Alıkoyacak Bir Büyü,   

 Tüm Erkek Konferans Panellerini Bağlayacak Bir Büyü.  

Bu büyü başlıklardan görülen üzere alternatif yaşam ve sanat tahayyülü kuran sanatçı. 

Esasen bir posthümanist sanat anlayışı hayal eder. Heteronormativeden özgür kılınmış 

bir çağdaş sanat ortamı hayal eder. Bunu da birçok medyumu birleştirerek ve 

izleyiciyle etkileşim halinde yapar. Sanatçı okuduğu bu büyülerin paylaşıldıkça maddi 

gerçekliğe kavuşacağını bilir.  

 

 

Görsel  2.3 Richard Serra ve yapıtı 

https://www.thecollector.com/richard-serra/ 

 

Peki sanatçı Richard Serra’yı neden bağlamak istiyor? Serra, Amerika'nın “en 

büyük” 20. yüzyıl heykeltıraşlarından biri olarak kabul edilir. Oysa feminist tarihçiler 

olarak bizler Serra'nın maçoluğu ve kabadayılığının farkındayız. Onun Savaş Sonrası 

Amerika'nın ataerkil bir prototipi olduğunu düşünüyoruz. Onun “modernist 

olağanüstülüğü” çağrıştıran kuleleri bunun alaycı bir kanıtıdır. Judy Chicago gibi 

öncüler, bu erkeksi idealleri eskidiğini söyledi, reddetti ve heykelin görkemli 

materyallerin kullanımı olmadan da etkileyici görünmesi için yeniden konumlandırdı. 

Chicago, 1960’lar feminist sanat hareketinin başat rollerinden birine sahiptir. Yaptığı 

bir röportajda o dönemler için şöyle diyor: “O zamanlar alabileceğin en büyük iltifat 

‘Erkek gibi resim yapmandı.' Buna inanabiliyor musun? Şimdi eğer biri bana bunu 

https://www.thecollector.com/richard-serra/


  

 51 

söylemeye çalışsaydı, muhtemelen onları taşaklarından tekmeleyecektim!” (Gotthardt, 

2017: https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-

centric-art-puff-smoke ) 

Chicago, kariyerinin ilk yıllarında bir erkek sanatçıyla bir dövüşüyordu. Bu isim 

Richard Serra’ydı. Serra’nın 1970 yılında Pasadena Sanat Müzesi'nde (şimdi Norton 

Simon Müzesi) yaptığı ve Sekoya ağaçlarını kesip galeriye yığdığı performansından 

hiç hoşlanmamıştı. İkisi arasında bir kavga çıktı ve Chicago bu performans için şöyle 

söylüyor: "Eril yapılı çevre anlayışından, ağaç kıyımından ve yeryüzünde çukurlar 

kazmanın eril jestinden ötürü dehşete düştüm”. (Gotthardt, 2017: 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-

puff-smoke ) Bu performansa verdiği tepkiyi kendi sanat pratiğine yansıttı. 1968'de, 

Ucla'daki MFA programından mezun olduktan birkaç yıl sonra Chicago, 

Atmosferler (Atmospheres) adlı bir diziye başladı. Serinin ilk çalışması, Pasadena 

caddesini eterik (İng. ethereal)7 beyaz bir sis örtüsünde gizlemek için duman 

makinelerinin kullanılması oldu. ”Her şeyi yumuşattı" diye hatırlıyor buharın 

etkilerini. “Dumanın berraklaşmaya başladığı bir an vardı, ama bir pus kaldı. Ve tüm 

dünya dişileştirildi, sadece bir an için.” (Gotthardt, 2017: 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-

puff-smoke ) 

 

 

                                                 

 
7 Dünyevi olmayan, göksel olan, daha fazlası için bakınız: https://www.merriam-

webster.com/dictionary/ethereal  

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.merriam-webster.com/dictionary/ethereal
https://www.merriam-webster.com/dictionary/ethereal


  

 52 

 

Görsel  2.4 Judy Chicago, Purple Atmosphere (Mor Atmosfer), 1969. 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-

smoke  

 

Bazı erkek meslektaşlarının eylemlerinden farklı olarak, Chicago'nun doğal 

yaşama müdahaleleri, bir yıkımı içermiyordu. Aksine onu yumuşattı ve güzelliğini 

vurguladı. Bazen duman bir perde gibi hareket ediyor ve arkasındaki muhteşem 

manzarayı ortaya çıkarmak için yavaşça yükseliyordu. Bu bilgiler doğrultusunda 

tekrar Linda Stupart’ın çalışmasına dönersek; bu feminist ve yapıbozumcu mirası 

göreceğiz. 

 

 

 

Görsel  2.5 Linda Stupart, A Dead Writer Exists İn Words And Language İs A Type Of Virus 

(Sözcüklerde Ölü Bir Yazar Yaşar ve Dil Bir Virus Türüdür), 2016. 

http://lindastupart.net/a-dead-writer-exists-in-words.php 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
http://lindastupart.net/a-dead-writer-exists-in-words.php


  

 53 

 

Linda Stupart'ın Londra'daki ilk kişisel sergisindeki bu performansı, sanatçının 

toplumsal cinsiyet, dil mutasyonu ve iğrenme (İng. abjection) ile ilgili kaygılarını bir 

araya getirir. Özellikle sanat dünyasında cinsiyetçilik ve yapısal şiddete somut bir 

eleştiri sunar. Queer bakış ve büyücülük arasındaki o alanda duran Stupart, büyücülük 

ve bilimkurgusallık ile queer zamanlar yaratmış olur. Sanatını queer gelecekleri hayal 

etmek için bir araç olarak kullanır. Bu eser, patriyarkayı görünür kılarken queer ve 

büyü arasındaki akrabalığı keşfetmek üzerinedir. 

 

 

 

 

 

Görsel  2.6 Naomi Rincón Gallardo, Axolotl Healing Capsule  (from The Formaldehyde Trip) 

(Aksolot Semenderi Şifa Kapsülü (Formaldehit Gezisi ), 2017. (videodan alıntı görsel) 

https://www.art-agenda.com/criticism/311730/naomi-rincn-gallardo-s-may-your-thunder-

break-the-sky  

  

Yukarıdaki yapıtta gördüğümüz gibi, erkeğin ötekisi olararak ve diğer 

“ötekiler”in, örneğin LGBTQİA+’lar, beyaz olmayanlar (postkolonyal halklar, siyah, 

Yahudi, yerliler ve yerel özneler) ve insan olmayanların (hayvanlar, haşereler, 

bitkiler…) (Braidotti, 2021a, s.142) birliği ve büyüselliğin beslediği Naomi Rincón 

Gallardo’nun estetiği, “büyüleyici”dir. Beslendiği queer teori, kesişimsel feminizm, 

disiplinler arası bir yaratımı mümkün kılar. Dünyaya farklı bir bakış açısı sunmaya ve 

https://www.art-agenda.com/criticism/311730/naomi-rincn-gallardo-s-may-your-thunder-break-the-sky
https://www.art-agenda.com/criticism/311730/naomi-rincn-gallardo-s-may-your-thunder-break-the-sky


  

 54 

böylece geleceğe ilham vermeye çalışan bu yapıt, sanatçının, oyun, müzik, spekülatif 

kurgu gibi alanlara olan ilgisini birleştirir, kendin-yap estetiği, queer teori, kesişimsel 

feminizm ve eleştirel pedagoji çalışmalarını harmanlar. Rincón Gallardo, fanteziler, 

mutlak ütopik deneyimler ve inançlar ikilemi arasında bir yer inşa etmek için maskeli 

balo merceklerinden ve queerleştirme pratiklerinden yararlanarak birbirinin tam zıttı 

dünyaları birleştirir. Bu performans kaydı ikili olmayan halkalara adanmış bir ritüel 

olarak değerlendirilmelidir. 

Kâfirlere karşı inananlar, sömürgecilere karşı sömürgeleştirlenler gibi ikilikleri 

yaratan hegemonik temsillere karşı Naomi Rincón Gallardo, bir kadının kapitalist 

sömürülme deneyimini, derin ve duygulu tondabir kadın sesiyle anlatmaya 

çalışır.  Klip şu sözlerle başlar: "Seni inceleyeceğim, seni sınıflandıracağım ve seni 

sonsuza kadar koruyacağım." Naomi Rincón Gallardo, bu çalışma aracılığıyla orta 

Meksika'daki Zacatecas'ın madencilik evrenini araştırıyor. Bölgedeki gümüş 

madenciliği 16. yüzyılda başlamış ve orada derin izler brakmış. Bu konu etrafında 

yerel bilgeliği ve mitleri, neo-kolonyal ve sömürgeci yöntemlerinin feci mirasıyla 

kaçınılmaz bir çatışmaya sokan sanatçı sayısız ve gizli efsanelerin hikayelerini ve 

mücadelelerini ortaya çıkarmaya çalışır. Bu eser, yerli halkların ve bölgelerin haklarını 

savunan ve 2010 yılında paramiliter bir pusuda öldürülen bir Mixtec aktivisti olan Bety 

Cariño'ya (1973-2010) adanmış bir dizi şarkı ve videodan oluşan spekülatif kurguyu 

barındırır. Mezoamerikan kozmolojilerinin yankılarını, 60'lar ve 70'lerin Meksika 

bilimkurgu sinemasına göndermeleri, geçmişten geleceğe doğru şarkı söyleyen sesler 

ve kadınların topraklarının, bedenlerinin ve yaşamlarının gaspına karşı verdikleri 

mücadeleden ilham alan şarkı sözleriyle hikayesini anlatır. Savaşçıları, cadıları ve 

dulları, hayvanları ve her iki cinsiyetten tanrıları geri dönüş partilerini hazırlarken 

yeraltı dünyasına yolculuğunu hayal eder. Avrupamerkezci evrensel ve rasyonel 

öznelliğe dayanmayan Avrupa’nın emperyal, faşist ve demokratik olmayan 

eğilimlerinden koparak daha ziyade radikal dönüşümlere dair bir gündem oluşturmaya 

girişir.  Tarihsel bir olay olarak Avrupamerkezciliğin gerilemesini (Braidotti, 2014, 

s.69,70) kutlar. Tüm bu ussal-bilimsel beyaz erkek insanı ölçüt alarak kendine 

benzemeyen, farklı olan her şeyi dışlama politikasına dönüşen yapıya karşı, insan olan 

ve olmayan yaşamlara ilişkin ağlar üzerinde durur. Büyük ölçüde, yaşatmak yerine 

yok eden kültürün, bilim, ilerleme, medeniyet gibi kavramlarla örülü Avrupa 

https://spiegato.com/es/que-es-la-ficcion-especulativa
https://spiegato.com/es/que-es-la-ficcion-especulativa


  

 55 

geleneğinin (Çelik, 2019,s.148) ölüm saçan bir güç zemini oluşturmasını gösterir. Bu 

spekülatif eleştirel kurgu, bastırılmış kozmolojileri ve bilgileri ile başka bir zamana 

aitlik hissi taşır. 

Performanstaki kişiler birbirleriyle bağlantı kurmak için radikal bir yol 

yaratırlar, bu yüzden beden dili ve hareketten oluşan farklı bir dile ihtiyaç duyuyorlar. 

Alternatif bir geleceğe tekabül eden bir kelime dağarcığı oluşturuyorlar ve vücutlarının 

hareketi de bunun bir parçası haline geliyor. Sanatçı yapıttaki ilham kaynaklarını şu 

şekilde ifade eder: feminist öz savunma öğretileri, yerli isyancı kadınların imgeleri, 

dönüşüm ve köprü kurmak için bazı fiiller ve kavramlar, sevecenlik, kavga, kurmak, 

ev içi emek, paylaşmak, empati kurmak, karşılıklılık, kahkaha, doğum, ayakta olmak, 

başarısızlık, hayır demek, evet demek, dinlenme, müzakere, büyü, geliştirmek, direniş, 

muhalif, teşhir, meydan okumak, açılmak, değer katmak, rahatsız edici, görünür kılma, 

ötesine geçmek, kolaylaştırıcılık, kutlama ve yeni semboller oluşturmak. (Gillardo ve 

Wang, 2017: https://www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-

sophia-wang/ ) 

Esasen bu eser, tüm posthümanist yapıtlar gibi üçüncü bir yol modellemekle 

ilgilenir; beyaz-olmayan, eril-olmayan, normal-olmayan, genç-olmayan, sağlıklı-

olmayan, engelli, biçimsiz insanların tahayyülü. Eserde kullanılan hayvan imgeleri ise, 

erkek-insanın karşısında yer alan hayvan şekilli (İng. zoo-morphic) organik ve 

yeryüzüne mahsus ötekileri arasındaki ayrımı işaret eder. Bütün bu “başkaları” 

alçaltıcı hale getirilerek patolojik addedilmekte ve normalliğin dışına, anormalliğe, 

sapkınlığa, canavarlığa ve hayvaniliğe itilmiştir. Bu süreç içsel olarak 

insanmerkezcidir, cinsiyetlenmiş ve ırksal olarak betimlenmiştir: Beyaz, eril, 

heteroseksüel, Avrupa  temelli estetik ve ahlakı kayırmaktadır (Braiodtti, 2014, s.86-

87). Dolayısıyla büyüsellik ve yerli mitlerinden yararlanmak, tüm bu yapıya karşı en 

değersiz görülen inançları kucaklayarak karşı kültürün estetiğini sahiplenmeyi içerir. 

Avrupa kültürünün kıymet verdiği her şey için temel referans birimini oluşturan 

egemen bir “akıl” nosyonun ötesinde düşünmeyi sağlayan bir yaratımdır.  

Batı kültüründe duyusal algıların, daha yukarı konumda olduğu düşünülen 

zihinsel faaliyete tabi kılınması gerekir. Bu durum bireylerin zihinlerini kayıran, tarihi 

koşulları aşan, herkesin paylaştığı bir Akıl özlemi ile Batı’nın felsefi mirasının, ahlâki 

ve siyasal ideallerinin temellerinde yatar. Bu zihin/madde ayrımı ile ilişkili olan 

https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/(Gillardo%20ve%20Wang,%202017:%20https:/www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/(Gillardo%20ve%20Wang,%202017:%20https:/www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/(Gillardo%20ve%20Wang,%202017:%20https:/www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang


  

 56 

erkek/kadın ikiliği Batı bireyciliğinin prototipi haline geldiğinden dolayı, öznenin bu 

düalist kıskacın sömürgeciliğinden kurtuluş sürecinin başlangıç noktası, toplumsal 

olarak cinsiyetlendirilmiş bu karşıtlığa dayalı tüm cinsiyetli özdeşlik/kimliklerin 

çözülüşü olmalıdır (Braidotti, 2019a, s.159). Bu sebeple “ırksallaştırılmış 

ontolojiler”in “insanlığın” inşasındaki etkilerine yoğunlaşan, konumlanmış 

perspektiflere dayanan ırk kuramı ve postkolonyal kuramı (Braidotti, 2021a, s.69) 

eserlerinde işleyen Tabita Rezaire’e baktığımızda soybilimsel bir yöntemle Batılı 

olmayan perspektifin bir örneğini görürüz. 

 

 

  

Görsel  2.7 Tabita Rezaire, Peaceful Warrior (Barışçıl Savaşçı), 2016. (videodan alıntı görsel) 

https://tabitarezaire.com/offering  

 

Tabita Rezaire, Johannesburg'da yaşayan Fransız doğumlu 

Guyanalı/Danimarkalı bir yeni medya sanatçısıdır. Kesişimsel söylemler üzerinde 

işlerini üretirken şifacılıktan yararlanır. Kendisini teknolojik-politika araştırmacısı 

olarak tanımlar. Çünkü onun pratiği teknolojik politikalar aracılığıyla dekolonyal 

sağlığı ve “bilgi”yi araştırmak üzerinden ilerler. Sömürgeciliğin yaygın matrisini ve 

bunun kimlik, teknoloji, cinsellik, sağlık ve maneviyat üzerindeki etkilerini ele alan 

sanatçı, bu yapıtı için şunları söylüyor;  

https://tabitarezaire.com/offering


  

 57 

"Bu, beyaz olmayan insanları atalarından kalma bilgileri ve geleneksel 

felsefi bilgeliği ile bağlantı kurmaya teşvik eden post-kolonyal öz bakım 

öğretisidir. Peaceful Warrior (Barışçıl Savaşçı), Kemetic yoga, 

meditasyon ve rahim büyülerinden dekolonyal beslenmeye kadar, 

travmatik genetik hafızamızı iyileştirmek için hayatta kalma araçları 

sağlar. Bu radikal kendini sevme kiti, daha verimli bir mücadele için 

manevi bir topluluk inşa etmeyi amaçlar.”  (Art Basel, 2016: 

https://www.artbasel.com/catalog/artwork/44581/Tabita-Rezaire-Peaceful-Warrior ) 

Afro-feminizm’den oldukça etkilenen sanatçı, kendisine karşı bir kabullenme, sevgi 

ve şefkat yolculuğu olarak siyasi kimliklerini ifade etmeyi önemli buluyor. Çünkü 

ırksal ve cinsel ayrımı köklerine kadar hisseden sanatçı, yaşayan Afrikalı kadınların 

cinsel kimliğinin temsil edilme biçimlerinin köleciliğin sürdürülmesine olan katkısının 

göz ardı edilemez olduğunu düşünüyor. Bugün biliyoruz ki, siyah kadın bedeninin 

ilkel, az gelişmiş ya da aşırı-cinsel tasvir edilişinin bu bedenlere yöneltilen şiddeti 

(köleleştirme, taciz ve tecavüz) meşrulaştırmaya yaradı. Afrikalı kadınların Avrupalı 

“bilim adamları” tarafından maymunsu olarak tarif edilmesi bu kadınlara "çiftlik 

hayvanı" gibi muamele edilmesini desteklerken, diğer yandan köleciliğin 

kurumsallaşmasına katkıda bulundu (Oranlı, 2021, s345). Queerliğini, kadınlığını ve 

siyahiliğini parlatmak üzerine çalışan sanatçı, pratiğini “dekolonyal şifa” olarak 

tanımlıyor. Dekolonyalite, posthümanist sanat anlayışında önemli bir yere sahiptir 

çünkü Batı hegemonyasından ayrılmanın pratiği ve teorisini içerir. Bunun bir eylem 

metodolojisi olduğunu belirtmek de önemlidir. Reazire’nin sanatı, kolonyal dönemden 

postkolonyal sosyal düzene entegre edilmiş tüm hiyerarşilerden kurtulmanın bir 

yolunun arayışıdır. Çünkü şifa dönüşümdür, devingendir. Çiçek açmaktadır, 

dünyalarımızda ve kendi içinde bütün olmaktır. Posthümanist eleştirel kuramın 

öncelikli görevlerinden biri de budur; pan-insan kozmopolit bir bağla, farklı özne 

konumlarının, insan sonrası yeniden inşalarına sıçrama tahtası işlevi görecek şekilde 

doğru ve kesin kartografiler çizmek (Braidotti, 2014, s.70). 

Posthümanist sanat anlayışı kesinlikle cinsiyetlendirilmiş, ırklılaştırılmış ve 

doğallaştırılmış farkların önemsiz olduğunu iddia etmez. Ancak ötekiliğin ampirik 

göndergeleri, ileri kapitalizm ile birlikte geleneksel çerçevesini oluşturan imgesel 

cinsiyet/ırk/doğa kurumlarından kopmuştur (Braidotti, 2019a, s.178). Dolayısıyla 

https://www.artbasel.com/catalog/artwork/44581/Tabita-Rezaire-Peaceful-Warrior


  

 58 

queer, Rezarie’nin eserinde birbiriyle kesişen düşünceleri harekete geçirecek şekilde 

kullanılmakta ve beyaz olmayan toplumlarda queerin nasıl bir rol oynadığına da işaret 

etmektedir.  

Batı mantığı kültürel özgüllüğü sahte bir evrensele ve normalliği de normatif bir 

ihtara dönüştüren eril, ırkçı veya belli bir ırkın üstünlüğüne dayalı ideolojileri 

desteklemektedir (Braidotti, 2014, s.172). Bu düşünce imgesi beşeri bilimler pratiğini, 

bilhassa da kuramı, hiyerarşik dışlama ve kültürel hegemoni üzerine kurmuştur. Bugün 

posthümanist sanat üzerine konuşurken tüm bunları aşmayı ve ötesinde bir geleceği 

hayal ediyoruz, tıpkı, Rezaire gibi. 

 

 

Görsel  2.8 Tabita Rezaire, Sorry For Real- Sorrow For Soul, Light Boxes Series, (Gerçek 

İçin Üzgünüm- Ruh İçin Kederliyim, Işıklı Kutu Serisi), 2015. (seriden bir parça) 

https://tabitarezaire.com/offering  

 

Diğer kültürlerin ve medeniyetlerin “saldırgan bir biçimde hafife alınması” 

(Braidotti, 2014, s.42) beşeri bilimlerin her alanına sirayet etmiştir. Bu sebeple 

Eleştirel Post-Beşeri Bilimler’e dair bir çalışma olan bu metin en çok bu hafife alınana 

https://tabitarezaire.com/offering


  

 59 

doğru meyleder. Çünkü orada Batı aklının çoklu başkalarına verdiği hasarın siyasi bir 

eleştirisi vardır.  Ortak kırılganlık bağlarının tanınması, yeni insan sonrası iletişim ve 

merhamet biçimleri (Braidotti, 2014, s.87) üretecektir.  

Yukarıdaki eserin içerisinde yer alan metin şu şekildedir: 

+Egemenliğimizden, baskıcı ve boyun eğdiren bir sistem yarattığımız için, 

üstünlüğümüzü ve küresel hegemonyamızı meşrulaştırdığımız için özür 

diliyorum. 

+Batı dünyası adına özür dilemek için arıyorum. 

-BEYAZ GÖZYAŞI YOK! 

-BUGÜN DEĞİL! 

-O NE LAN??? 

-BATI KURTARICILIĞI8 İÇİN ZAMANIM YOK!  

Batı mantığının hümanist erkek-insan’ı kendi rasyonel temsiline dahil ettikleri 

kadar, bu temsilden dışladıklarıyla da kendini tanımlamıştır. Beşeri bilimlerin 

kurumsal pratiklerini şekillendiren düşünce imgesi, bu pratikleri hiyerarşik dışlama ve 

kültürel hegemonya uygulamasına dönüştürmüştür (Braidotti, 2021a, s.137). Bu 

noktada bir “kayıp gönderge” çıkar karşımıza. Kayıp gönderge sistemi aracılığıyla, 

baskılanan grupların oradalığı ve yokluğu arasında bir diyalektik söz konusudur. 

Orada olmayan, baskı altındaki bir grubu tanımlarken bir diğerini akla getirir. Bu 

durumun içinde kadına ve hayvana yönelik şiddetin yanı sıra sınıf ve ırk hakkında da 

saklı kuramsal anlamları taşır. Kayıp gönderge tarafından oluşturulan tahakkümün 

birliği adeta görünmezdir ama güçlü bir şekilde işleyişini sürdürür. Bu sebeple de 

insanların maruz kaldığı baskı incelenirken hayvanların maruz kaldığı baskı 

görmezden gelinmemelidir. Çünkü kayıp gönderge, tam da kayıp olduğu için, 

tahakküm altındaki gruplar arasındaki bağlantıyı ayırt etmemize engel olur 

(Adams,2019, s.105). 

 

                                                 

 
8 Beyaz kurtarıcılığı ya da Batı kurtarıcılığı terimi, (İng. Western Soviorism), beyaz olmayan insanları 

özgürleştiren, kurtaran olarak tasvir edilen ve yücelten olarak beyaz bir kişinin alaycı veya eleştirel bir 

tanımıdır ; üçüncü dünya halklarının faillikten mahrum bırakıldığı ve beyaz hayırseverliğin pasif 

alıcıları olarak görüldüğü bir modeli tanımlaması bakımından kritiktir. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Person_of_color
https://en.wikipedia.org/wiki/White_people


  

 60 

 

 

Görsel  2.9 Tabita Rezaire, Sorry For Real- Sorrow For Soul, Light Boxes Series, (Gerçek 

İçin Üzgünüm- Ruh İçin Kederliyim, Işıklı Kutu Serisi), 2015. (seriden bir parça) 

https://www.youtube.com/watch?v=wMZSCfqOxVs  

 

Wangechi Mutu’nun bu eserinde karanlık gökyüzünde süzülen kıyamet sonrası 

bir varlık görürüz. İnsan uzuvları ve makine parçalarıyla kaplı, soğana benzer tümör 

benzeri vücudu, bir kuş sürüsünü açgözlülükle yutarken duman bulutları yayar. 

Tüketme dürtüsünün yıkıcı canavarlığı ve nihayetinde kendi kendini tüketmeini 

gösterir. İşte kapitalist karnofallogosantik öznenin dünyaya yaptıkları gözler 

önündedir. Bu noktada gereken posthümanist etiğin sağladığı türler ötesi kucaklayış, 

yaklaşmakta olan felaketin farkında olmaya dayanır (Braidotti, 2014, s.105). Bu 

farkındalık transversal insanî-olmayan veya kişisel-olmayan “yaşam”a kıymet veren 

ilişkinin, karşılıklı bağımlılığın önceliğine dayalı bir etiğin edimselleştirilmesini 

getirir. Dolayısıyla burada empati vurgusu, insan sonrası öznellik kuramını pek çok 

mühim amaca ulaştırmak adına önemlidir (Braidotti, 2014, s.97). Çünkü empati, 

iletişimi evrensel olarak yapılabilir ve aklın değil, duyguların bilinç için elzem 

olduğunu düşünmeye sevk eder. Zarar vermemek öncelikle yaşamı mümkün kılmayı, 

yaşayan her insan ve her canlı varlık için hayatın muhafazasını ve çoğalmasını 

gerektirir (Irigaray, 2012, s.73). Dolayısıyla üzerine düşündüğümüz posthümanist etik 

ve sanat anlayışı et yemeyi, eski ve yeni feminist vejetaryen ve vegan eleştirel kuramda 

olduğu gibi yasal bir yamyamlık biçimi olarak eleştirmektedir (Braidotti, 2014, s.97).  

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=wMZSCfqOxVs


  

 61 

Adams’ın dediği gibi; 

“Pilav yiyin, kadınlara inanın. Beslenme tercihlerimiz, doğayla olan 

ilişkilerimizde kendimizi nerede konumlandırdığımızı ve politik 

duruşumuzu yansıtır, pekiştirir. Öyle ki, şunu söylesek yeridir: Pilav 

yemek kadınlara inanmak demektir. Hepimizin bu lütufla beslenmesi 

dileğiyle…” (Adams, 2019, s.346)  

 

 

Görsel  2.10 Puck Verkade, Doing Lucy (Lucy’lik Yapmak), 2018. 

https://muzeumwspolczesne.pl/mww/wystawy/puck-verkade-cursed/?lang=en 

  

Deleuze gibi söylersek, feminist bilgi bizi “yersizyurtsuzlaştırır”: Bizi, aşina, 

yakın, bilinir olandan uzaklaştırır ve ona dışarıdan bakmamızı sağlar. (Braidotti, 

2019a, s.52) Neticede eğer “düşünmek” bir hayvan için herhangi bir anlam ifade 

edilebiliyorsa düşünmenin onun için ne anlama gelebileceğini bilmiyoruz. (Simondon, 

2019, s.21) Bu bağlamda Kartezyen öğreti ile şekillenen yaşamlarımız adına Puck 

Verkade’nin eserleri değerlidir. Verkade’nin videoları, mizahi bir üslupla, izleyiciyi 

içine çeken ve ardından kafasını karıştıran, neye işaret ettiği direkt tanımlanamayan ve 

rahatsız edici hale gelebilen absürt bir dünyaya dairdir. Bu sebeple yaşadığımız 

dünyayı sorgulama ve kurcalama hissi uyandırır. Sanatçının videoları melez 

kahramanları içerir, arketiplerimizi, günlük nesneleri, bazense canlı renkleri. Bu 

eserinde Haraway’in, “birlikte oluş”u vardır. Dünyadaki çok yönlü gen akışlarının 

bedenlerini ve değerlerin çok yönlü akışlarını  (Ryan, 2019,  s.194) sergiler. Videoda 

baş kahraman olan Lucy, geçmişten gelen ve bir müzede sergilenmiş olan fosilin bir 

https://muzeumwspolczesne.pl/mww/wystawy/puck-verkade-cursed/?lang=en


  

 62 

paleontolojik rekonstrüksiyonuna dayanan spekülatif bir karakterdir. Bir primattır, 

homo-sapiensin evrildiği düşünülen bir türün üyesi ve 3.2 milyon yıl öncesine ait 

biridir. O bizim maymunlarla son ortak atamız olarak kabul edilir, bazı bakımlardan 

hem insanların hem de maymunların en eski “annesi” olarak kabul edilir. Kurgu ve 

gerçek arasında gezinen Lucy yüzyıllarca süren ön yargıya da sızar. The Mighty 

Hunter Teorisi9, tüm cinsiyetçiliği ve muhteşem önyargısıyla evrimin en popüler 

hikayesi değil midir zaten? Bu noktada şunu fark ederiz ki, biyoloji ve kültür her 

zaman bir noktada kesişir. Bu çalışmalar nasıl bilimsel veri halini alır kimin bakışı 

açısıdır bu? Lucy bu soruları soracak en uygun kişidir. Çünkü o hem muymanların 

hemde “bizim” gen bütünlüğümüzün temsilidir. Feminizmin öznesidir Lucy, erkeğin 

tamamlayıcı ve yansıtıcı ötekisi olarak kadın değil, çok katmanlı bedenleşmiş bir 

öznedir. Ötekinin ötekisi, dişil bir morfoloji içinde biçimlenen bedenleşmiş bir kadın-

sonrası öznedir. O artık bir (dişil o) değildir, bambaşka bir hikayenin öznesidir: süreç 

halindeki biri, bir mutanttır (Braidotti, 2019a, s.50). Bilimsel hakikat, söylemsel 

geçerlilik ve iktidar ilişkileri arasında olanı görünür kılar Lucy. 

Videoda Lucy’nin iskeletini ve canlandırılmasını görürüz, tıpkı insana benzer. 

Bedenin farklı bir analizine ihtiyacımız olduğu aşikar gözüküyor. Bunu gün yüzüne 

çıkaracak olan da sanatsal yaratımdır. Hangi teknikler ve var sayımlarla, bedenin 

dikotomik olmayan bir biçimde anlaşılması mümkün olur sorusu cevapsız bir sorudur. 

Ancak sorulmalıdır. Bedenin alternatif ve olumlu açıklamalarını yapmak için, 

üstesinden gelinmesi, müzakere edilmesi gerekenin ne olduğu daha açık bir biçimde 

işaret edilebilir; insanın sınırları. Bu sınırlar ki hem cinsel hem ırksal hem de türsel 

ayrımları yaratmıştır. İdeal bir queer-feminist ve posthümanist bir beden felsefesi; 

ayrımlardan, kutuplardan, keskin çizgilerden ve mutlak hakikatten kaçınacaktır. 

 

                                                 

 
9 Büyük av hayvanlarını avlayan yetişkin erkekler ve daha kolay terleme için kürk kaybını içeren evrim 

teorsinin bir kısmı. 

 



  

 63 

 

Görsel  2.11 Kristina Pulejkova, Photophilia (Fotofili), 2016. 

http://kristinapulejkova.com/photophilia-2016/    

 

Birçok bilim insanı artık geniş yelpazede yeni bir disiplinlerarası, hatta 

disiplinler sonrası birlikler geliştirme arzusunda çalışmalar yapıyor. Bu sayede 

karşılarına çıkan ortak zorlukların üzerine gitmelerini sağlayabilecek karşılıklı saygıya 

dayalı bir kültür oluşturabileceklerini düşünüyorlar (Braidotti, 2021a, s.102). Yukarıda 

yer alan Photophilia’da (Fotofili) böyle disiplinler arası bir sanat çalışmasıdır. 

Fotosentez yapabilen bir insan-bitki varlığına evrilmiş gelecekteki birini gösterir. 

Başka bir evrim anlayışı sunar. Biyoetik çağdaş sanatla giderek daha fazla 

bütünleştikçe, evrime paralel bir bakış açısı çıkıyor, Pulejkova bu eserinde yaşamı 

manipüle ederek bu manipülasyonu evrimin bir parçası kılıyor. Onun evrim fikrinden 

yola çıkarak, gelecekteki insan için teklifi, karbon döngüsü içinde evrimleşmiş ve 

fotosentez yapma yeteneği kazanmış bir insandır. Antroposen’in aksine doğayı kendi 

ihtiyaçları için yetiştirmek yerine, bu insan, oksijen üretebilir ve karbon döngüsünde 

sürdürülebilir bir yaşam haline gelebilir. Antroposen çağının doğurduğu güçlüklere 

yanıt olarak, Avrupa hümanizminin ayrımcı yönlerinin çözümlenmesi başlamış 

gözüküyor. Şiddet dolu insan etkinlikleri ve etkileşimlerinin devam edemeyeceği 

apaçık ortadadır (Braidotti, 2021a, s.21).  Bu sanatsal duygulanım ile yaratılan 

farkındalık, alternatif oluşları kolektif olarak güçlendirecek belki de bitki-oluşun 

kapısını aralayacaktır. 

Hayvanların bitkilerden “daha iyi” olduğu, insanların hayvanlardan “daha iyi” 

olduğu, erkeklerin kadınlardan “daha iyi” olduğu meselesi aslında aşağıda kalan taraf 

http://kristinapulejkova.com/photophilia-2016/


  

 64 

“kötü” olduğu için değil, üstün taraf neyin “iyi” olduğunu daha iyi bildiği içindir 

(Timofeeva, 2018, s.13). Oysa bugün “insanlık” yarattığı kültürde içselleştirdiği bu 

diyalektik düşünce yapısıyla insana dair olmayan doğaya uyguladığı tahakkümden 

vazgeçmemektedir: örneğin, Polly Morgan. 

 

 

Görsel  2.12 Polly Morgan, To Every Seed His Own Body (Her Tohum Kendi Bedenine 

Sahip), 2006. 

http://pollymorgan.co.uk/works/to-every-seed-his-own-body/  

 

Polly Morgan, tahnitçiliği sanat dünyasında çekici kılan en önemli isim olarak 

karşımıza çıkar. Başlangıçta sadece bir hobi olan çalışmaları, Banksy'den aldığı 

destekle tahnitçilik konusunda ilk dersini aldıktan sadece aylar sonra medyanın ilgisini 

çekti. O zamandan beri en çok koleksiyona katılan güncel sanatçılardan biri haline 

geldi. Dünya çapında çeşitli enstitülere ve sanat kuruluşlarına (Anita Zabludowicz, 

Thomas Olbricht, Ömer Koç, David Roberts) ait olan koleksiyonlara katıldı. 

Morgan’ın bir röportajından yola çıkarak hayvanlara dair ilişkisi şu şekilde 

özetlenebilir: Hayvanlara karşı derin bir sevgisi var. Bilgili ve saygılı birisi ancak hak 

ettiği yerin gıda zincirinin en üstünde olduğundan kesinlikle emin. Yaptığı işi 

hayvanlara karşı saygısız görenleri ise çocukça buluyor. Neden onları antropomorfize 

ediyorlar diye düşünüyor. Şu cümleyi kuruyor; “Söyleyebileceğim tek şey, en kötü 

ihtimalle bir kargayı yemeğinden mahrum bıraktım.” (London Evening Standard, 010: 

http://pollymorgan.co.uk/works/to-every-seed-his-own-body/
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/(


  

 65 

https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-death-becomes-her-

6459801.html) 

 

Bu açıklama aslında bu metin boyunca dağıtmaya çalıştığımız bakışın ta 

kendisidir.  Bu karnofallogosantik düşünceye göre her şey yolundadır. Oysa 

hayvanlara yönelik feminist savunmalar, başkalarının vücutlarına yaptıklarımızı fark 

etmemiz ve sorumluluklarımızı kabul etmemiz gerektiğinde ısrar eder. Morgan’a göre 

yapıtlarında kullandığı bedenler “değerden yoksun hayat”lara ait bedenlerdir. 

(Agamben, 2020, s.166) Hayvanlara yönelik feminist savunmalar öteki varlıkları 

cansızlaştıran koşullu zihin çerçevesinden özgürleşmeyi savunur. Eylemlerimizin 

olduğu kadar eylemsizliğimizin de sonuçları vardır (Adams, 2021, s.48,49). Tüm canlı 

varlıkların duygulanıma ve bilince sahip olduğu inancıyla posthümanist sanat anlayışı 

doğrultusunda bedenlere saygı gösterilmelidir. Bu ileri kapitalist evrende kendisini ne 

erkek-insan ne de hayvan olarak konumlandıramayan arada kalanların konumunu 

onurlandırmalı, bedeni inkâr eden politikalarla ve eylemlerle olan suç ortaklığını 

reddetmeliyiz. Ahlaki ve yasal eşitliği hayvanları içerecek şekilde genişleterek onları 

insanlaştırmaz varoluşlarının değerinin verilmesini sağlar. Hegomonik olan insan 

kategorisini, başkalarını içerecek şekilde genişletmek değil, insan/hayvan arasındaki 

ikili ayrımı onaylamak da değil burada bahsettiğimiz, ya da hayvanların spesifik 

oluşunu hepten reddetmek de değildir. Hayvanları türler ötesinin, evrensel etik bir 

değer olan empatinin sembolü öznesi ve kadın-oluştan sonra gelen hayvan-oluşun 

başlangıcı olarak ele alıyoruz. Tıpkı oluş anlatılarının birbirini var eden içerimler 

üretmesi gibi posthümanist ilişkilerde “mesele, insan/hayvan karşılıklı-ilişkisini her 

birinin kimliğini inşa eden şey olarak görmektir. Her birinin ‘doğasını’ hibritleştiren 

ve değiştiren, etkileşimlerinin ortak paydasını öne çıkaran dönüştürücü ve sembiyotik 

bir ilişkidir bu.” (Braidotti, 2014, s.99) Hayatın ister bizzat içinde ister sanatsal 

ifadelerinde olsun, hayvanlarla karşılaşmalar, bizde duygulanımsal bir tepki 

yaratmaya hizmet eder. (Ryan, 2019, s.102) Dolayısıyla üzerine konuştuğumuz 

posthümanist etik ve posthümanist sanat anlayışı gereğince olumlayıcı etikte 

buluşmak durumundayız. Çünkü hem türümüzü üstün görmenin hem de egemen 

antroposun şiddet dolu yaklaşımının gezegenimiz açısından doğurduğu feci sonuçların 

sorumluluğunu üstlenmek zorundayız. Oysa bu örnekte gördüğümüz gibi beşeri 

https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-death-becomes-her-6459801.html
https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-death-becomes-her-6459801.html


  

 66 

bilimler ve sosyal bilimler alanında eğitim almış kişilerin çoğu, ne türler üzerinden 

düşünmeye alışkındır ne de bu konuda eğitim almışlardır. (Bradotti, 2021a, s.22) İnsan 

olmayan hayvanlar adına hak mücadeleleri tarih boyunca çoğunluğun ekonomik, dini 

ve psikolojik çıkarlarıyla çatışmış olduğu için mücadelenin temel motivasyonlarının 

geçersiz olduğu iddialarıyla etkisiz kılınmaya çalışılmıştır. (Özmen, 2021, s.133) Ve 

tüm bu şiddeti sanat yapıtı ile görünür kılmak, biçimsel, sosyolojik ve politik olarak 

kendi anlamını, içinde gösterilen yapıtta toplar. Bu sebeple bir galerinin hem kültürel 

hem mimari koşullarının yansıttığı rol görmezlikten gelinemez. Bu durum sanat 

tarihsel bir kayıt altındadır. Kuramı doğrudan etkiler.  

  

 

Görsel  2.13 Ozan Atalan, Monokrom, 2019. 

https://bienal.iksv.org/tr/sanatcilar/ozan-atalan  

 

Ozan Atalan’ın bu çalışması, 16. İstanbul Bienali kapsamında sergilenmiştir. 

Küratörlüğünü sanat dünyasının önde gelen isimlerinden akademisyen ve yazar 

Nicolas Bourriaud’nun üstlendiği ve Yedinci Kıta başlığını taşıyan bu bienal, 

Antroposen çağını görünür kılmayı amaç edinmekte. Bu bağlam etrafında kürate 

edilen bir bienalde sergilenen bu Monokrom adlı yerleştirmenin, sanatçı tarafından 

İstanbul’daki manda yaşam alanlarının yok olmasından yola çıktığı söyleniyor. 

Yerleştirmede, belgesel nitelikli bir video, mandaların yaşam alanlarını ve inşaat 

çılgınlığının bu alanları nasıl yok ettiğini gösteriyor. Ancak aynı zamanda odada 

bulunan heykel bileşeninde, “gerçek bir manda iskeleti” yer alıyor.  

Küratörler özneler ile nesneler arasındaki  bölgede ya da birinin diğerine 

dönüştüğü bölgede iş gören failler olarak tanımlanır. Düşünülen şudur; bu bölgede, 

https://bienal.iksv.org/tr/sanatcilar/ozan-atalan


  

 67 

nesnelere özneler gibi muamele edilecek ve özneler nesnelere dönüştürülecektir; 

küratörler aslında aracılardır – pek çok kişinin üzerine konuştuğu ancak açıkça 

tanımlamadığı bir sürecin aracıları –. Bu aracılık konumu, birini diğerine dönüştürme 

gücü anlamına gelir (özneleri nesnelere dönüştürme ve tersi) ve bu dönüştürücülük 

beraberinde etik sorunlar da getirir (Madzovski, 2016, s.34). Posthümanist bakış 

gereği düşündüğümüzde bu aslında kayıp gönderge sistemine hizmet eder. Bourriad’ın 

yada Atalan’ın bu eseri seçerken onu özne atfetmiş olması olasıdır ancak yukarıda da 

belirttiğimiz gibi bu apaçık insanmerkeziyetçiliğin ve kayıp gönderge sisteminin her 

alana sızmış olmasının bir gösterisidir. O manda iskeleti orada sanatsal öğeye 

dönüştürüldüğünde aslında baskın ve etkileyici bir varoluştan uzaklaşarak kayıp bir 

gönderge halini alır. Kuşkusuz duygulanım yarattığı açıktır, ancak bugün aynı eseri 

bir insan kemikleri ile yapamıyorsak orada bir sınır olduğu aşikardır. Dolayısıyla 

Antroposen üzerine olan bir bienalde yer alan bu çelişkili eser karnofallogosantrik 

bakışın ne denli içselleştirildiğini göstermektedir. Posthümanist sanat anlayışınca bir 

eserin sahip olması gereken yegâne unsur insan olmayan canlıları, etik ilişki ağlarını 

örmek ve o ağları beslemektir. Dolayısıyla artık mesele yeni bir ilişki türüne doğru 

ilerlemektir. Hayvanlar, insanların kendilerine dair yansıtmalarına arka çıkan gösterge 

sistemi değildir. Bu sebeple de “yeni-söylemsel” (Braidotti, 2014, s.89) bir biçimde 

yaklaşmak gerekir. İnsan ile insan olmayan, kültür ile doğa arasındaki hiyerarşik, zıtlık 

ve karşıtlıklar yerine ilişkiselliği çizebilmeliyiz. Keza insanların umrunda olmak, 

hayvanların umrunda değildir aslında, Timofove’nin dediği gibi:  

“Onları kurban ederiz, mezbahalara göndeririz, afiyetle yeriz, sömürürüz, 

eğitiriz, sanat süreçlerine dahil ederiz, onlara haklar ve belgeler veririz; 

oysa hayvanlar bunlara aldırış etmez.” (Timofeeva, 2018, s.13) 

Temsiller -çağdaş sanatta- hayvanın nesne olarak ne olduğuna dair dışsal bir fikir 

katar kültürel yaşama. Bir temsil olduğunda ise hayvan, özne olarak kendi çıkarının 

bir tanımını da içerir. (Timofeeva, 2018, s.14)  Bu sebeple bir hayvana ait bedenin 

yada kemiğin bir sanat yapıtı halini alması bir anlamı barındırır. Daniel Buren’in 

meşhur örneğinde dediği gibi,  

“boş bir müze ya da galeri hiçbir anlama gelmez, sonuçta her an bir 

jimnastik salonuna ya da bir fırına dönüştürülebilir ve bu dönüşüm, orada 

olacakları ya da orada satılacakları etkilemez, bir zamanlar orada sanat 



  

 68 

yapıtları vardı diye o mekânların sosyal statüsü değişmez. Bir sanat 

yapıtını bir ekmek fırınına koymak ya da onu orada sergilemek fırının 

işevini değilştirmez ama fırın da sanat yapıtını bir dilim ekmeğe 

dönüştüremez. Bir dilim ekmeği bir müzeye koymak ya da orada 

sergilemek o müzenin işlevini değiştirmez ama müze, en azından sergi 

süresince, o bir dilim ekmeği bir sanat yapıtına dönüştür.” (Buren, 

2009,s.12) 

Sanat nesnesi olarak kullanılan hayvan bedeni, doğa ile kültür arasındaki keskin 

çizgiyi en şeffaf şekilde gösterendir. İkiye bölünmüşlüğü gösterir, arada kalmışlığı, 

bölmenin getirdiği hâkimiyeti; ruhun beden, kültürün doğa, insanın hayvan, iyinin 

kötü üzerindeki hâkimiyetini. (Madzovski, 2016, s.95) 

 

 

Görsel  2.14 Jenna Sutela, Minakata Mandala, 2017 ve From Hierarchy to Holarchy 

(Hiyerarşiden Holarşiye), 2015. 

https://artviewer.org/jenna-sutela-at-kunsthall-trondheim/  

 

https://artviewer.org/jenna-sutela-at-kunsthall-trondheim/


  

 69 

 

Görsel  2.15 Jenna Sutela, From Hierarchy to Holarchy (Hiyerarşiden Holarşiye), 2015. 

(detay) 

 https://artviewer.org/jenna-sutela-at-kunsthall-trondheim/  

 

Jenna Sutela’nın sanatsal pratiği, şaşırtıcı, görsel-işitsel anlatılar yaratmak için 

bilimsel araştırmaları kurgusal unsurlarla birleştirmek üzerinden ilerler. From 

Hierarchy to Holarchy (Hiyerarşiden Holarşiye), iplere asılan ve kutsal nesneler gibi 

aydınlatılan iki pleksiglas tabakada yer alan tek hücreli balçık Physarum 

polycephalum’u içeriyor. Sutela, balçık küfü gibi eski bir organizmayı kullanarak, en 

küçük türlerden bazılarının gelişmiş zekasına dikkat çekerek, tanıdık bilgi 

sistemlerimizin yeniden gözden geçirilmesi gerekebileceğini gösterir. Bu yapıt akla 

Bergson’un şu sözünü getirir; “Beyni olmadığı için hayvanın bilince sahip olmadığını 

söylemek midesi olmayan bir hayvanın kendisini beslemekten aciz olduğunu iddia 

etmek kadar saçma olurdu” (Bergson 1986, s.149). Sutela küf gibi diğer insan 

olmayan türlerin de zeki varlıklar olarak kabul görmesi üzerine çalışır. Beyni veya 

kalbi olmayan bir organizma fakat yine de öğrenebilir. İnsan merkezli hiyerarşilere 

karşı bir model olarak sümüksü küflerle işbirliğini öneren sanatçı, merkezi olmayan 

bilince ve maddi dünyanın derin bağlantısına işaret ediyor. Çünkü her canlı varlık, 

edimde bulunma kabiliyetine sahiptir (Timofeeva, 2018, s.44). Bu sebeple de yeni 

olasılıkları inşa edecek olan özne, ilişkiselliği temel almalı ve Antropos’a mahsus 

faillik anlayışından sıyrılmalıdır. Tek tip olmayan bir özne için posthümanist etik, 

benmerkezci bireycilik engelini kaldırarak “yeryüzüne ait” ötekiler de dahil başkaları 

arasında geniş kapsamlı bir karşılıklı bağlılık öne sürer (Braidotti, 2014, s.66). Bizi 

https://artviewer.org/jenna-sutela-at-kunsthall-trondheim/


  

 70 

oluşturan bağların bazılarını kaybettiğimizde kim olduğumuzu ya da ne yapacağımızı 

bilemeyiz. Bir düzeyde "sen"i kaybettiğimi düşünürken beklenmedik bir şekilde 

"ben"im de kaybolduğumu keşfederim. Bir başka düzeyde, belki de "sende" 

kaybettiğim, hakkında hali hazırda kelime dağarcığımda olmayan şey, münhasıran ne 

benden ne de senden oluşan, ama bu terimleri farklılaştıran ve ilişkilendiren bağ olarak 

kavranması gereken ilişkiselliktir (Butler, 2018, s.38). Dolayısıyla Post-Eleştirel 

Beşeri Bilimler alanında çalışacak olanlar, bilen öznenin posthümanist ve 

Antroposantrizm sonrası tanımını farklı yollardan ve farklı ölçülerde oluşturmaya ve 

incelemeye dayanan ve hızla büyüyen bir araştırma alanına mensup olarak bu etiğin 

sanat anlayışında nelere gebe olduğunu anlamaya çalışırken bilenin sadece Antropos 

olmadığını, daha karmaşık bedenlenmiş, üniter olmayan, ilişkisel ve duygulanımsal, 

göçebe ve işbirliği yapan bir özne olduğunu kabul eder (Braidotti, 2019b, s.79). 

 

 

Görsel  2.16 Mary Maggic, Open Source Estrogen (Açık Kaynak Östrojen), 2016. (videodan 

alıntı görsel) 

https://maggic.ooo/Open-Source-Estrogen-1 

 

Mary Maggic, kendini moleküler queerleştirme ile ilgilenen bir sanatçı ve 

biyohacker olarak tanımlar. Open Source Estrogen (Açık Kaynak Östrojen), biyohack 

ve sanatsal müdahale yoluyla bir kamusal diyalog başlatır. Disiplinlerarası bir 

araştırma projesi olan bu çalışma, insan olmayan türlerin bedenlerini doğaya özgü 

kılınmış ve önceden belirlenmiş eko-heteronormallik kavramlarını queerleştirmeye 

girişir. Egemen hegemonik güçlerin hormonal bilgi üretimi ve heteronormative 

https://maggic.ooo/Open-Source-Estrogen-1


  

 71 

üzerinden yarattığı hormonal kolonizasyon sistemlerini görünür kılmayı ister. Beden, 

cinsiyet politikaları ve günümüzün ekolojik sonuçlarını birleştirir. Hükümetler ve 

kurumlar tarafından kadın ve trans bedenler üzerindeki hormonal kontrolün çeşitli 

biyopolitikalarına yanıt niteliğinde olan video, östrojen bio-molekülün özgürleşmesi 

için bir sistem geliştirmeyi amaçlar. Bilimsel olmayan protokollerin üretilmesine ek 

olarak, hormonal östrojenin kurumsal erişiminin kritik bir analizini de içerir. İlaç 

endüstrisi, doğum kontrol hapları ve hormon tedavisi ile östrojen biyomolekülünün 

birincil uygulamalarını belirlemiştir. Doğum kontrol hapı, hem nüfus kontrolü hem de 

üreme emeğinden ve evcillikten kurtulmak için araç olan politik olarak yüklü bir 

üründür. Hormon replasman tedavisi ise psikolojik bir durum olarak cinsiyet disforisi 

teşhisini gerektirir. İnsan toplumunda cinsiyet ikililerini ortadan kaldırmak için 

biyoteknobilimsel yöntemlere bakabilir miyiz sorusunu soran sanatçı, sanayileşmiş ve 

kirlenmiş su kütlelerindeki endokrin bozucu bileşiklerin bir sonucu olarak 

ekosistemler üzerindeki mevcut üreme tahribatını da sorguluyor. Zehirlilik meselesi, 

cinsiyet, sınıf ve ırk yada türler arasında nasıl eşitsizdir? Sadece kadınları değil, 

transları da özgürleştirme potansiyelinden yararlanabilir miyiz soruları etrafında 

oluşturulan bu eser, insan olmayan kimliklerle bir arada yaşama fikirleri üzerine sabit 

kimlikler fikrini daha da yapıbozuma uğratır. İnsan ayrıcalığına odaklanan özcü 

kategorilerin ayrı düştüğü ekolojik bir çerçeve aracılığıyla insan, insan olmayan 

varlıklarla kesişebilir ve bunlarla ilgili olabilecek bakış açıları benimseyebilir: 

bakteriler, hayvanlar, jeolojik unsurlar veya botanik. Sanatçı feminenleştirilmiş beden, 

cinsiyet belirsizliği ve diğer queer düzenlemelerinin nasıl çevresel olduğunu analiz 

ederken toksisitenin mutasyonuna odaklanarak onun da bedenlerimizi etkilediği  ve 

potansiyel olarak onları "queering" (Tr. queerleştirme) yaptığını savunuyor. (Maggic: 

https://maggic.ooo/OSE) 

Irigaray’ın emeli olan gezegenimiz ve sakinleri için evrensel zorunluluğu olan 

değerlere saygıdan yola çıkarak bütün insanlar, daha genel olarak da yeryüzüne 

yayılmış bütün canlılar tarafından paylaşılabilecek bir kültürün inşası (Irigaray, 2012, 

s.72-73)  posthümanist sanat anlayışıyla kurulmaya başlanmış gözüküyor.  

 

https://maggic.ooo/OSE


  

 72 

 

Görsel  2.17 Adham Faramawy, Skin Flick (Porno Film), 2019. 

https://adhamfaramawy.com/559-2/  

 

Adham Faramawy’in bu eseri posthümanist sanat anlayışı için ciddi bir yapı taşı 

olarak görülmelidir. Bu videoda insan dokunuşu, vücutları üzerinde malzemelerin 

akışkanlığı ile örneklenen bir duygusallık ve cinsellik vardır. Videoda kullanılan 

materyaller insan bedenlerini soyutlamaya, çarpıtmaya ve gizlemeye hizmet eder. 

Cinsiyet ve rıza sorunları ve de toksik hiyerarşik erkeklik ile ekolojik yaklaşımımız 

arasında bir ilişki kurar. Bu bağlamda videoda sürekli gördüğümüz büyüyen ve gelişen 

mantarlar değerlidir çünkü mantarlar cinsiyetsiz ürerler. Mantar, ikili cinsellik 

konusunda besleyici ve son derece queer bir varoluştur. Sanatçı bir röportajında 

kendisini şöyle tanımlar: “Sanırım ben ‘bedenim’ diyen insanlardanım, ‘bir bedene 

sahibim’ değil de sanki bir kaptaki bilinçmişim gibi” (Faramawy, 2019: 

https://queercircle.org/in-conversation/adham-faramawy-in-conversation). 

Devingen bir akışkanlık içerisinde olan bedenlerin yer aldığı bu iş, bedenlerin 

tanımlamalarına direnmenin bir yolu olarak akışkanlığı kulanılıyor. Hazzı ve arzuyu 

merkeze alarak bir hayatta kalma stratejisi oluşturuyor. Alan yaratıyor, bağlantı ve 

topluluk oluşturuyor. Pornografik unsurlar içeren video çalışması yeryüzündeki 

4000’den fazla türün, partneri olmadan aseksüel bir şekilde üremekte olduğunu ve pek 

çok tür de yaşam süresi içerisinde cinsiyet değiştirdiğini hatırlatır niteliktedir (Baker, 

2018, s.113). William Haver'a göre queer estetik, pornografik bir varoluş sanatına 

ilham verir erotik eleştirel bir ilişkiselliği içerir. (Haver, 1999, s.9-21) Queer estetik, 

sadece kimlik temelli bir direniş güzergahı değil, eleştirel müdahaleye ve muhalefete 

https://adhamfaramawy.com/559-2/
https://queercircle.org/in-conversation/adham-faramawy-in-conversation


  

 73 

dair yeni ilişkilenme biçimlerinin keşfine atıfta bulunurn (Çakırlar, Delice, 2012, 

s.587). Queer biyoloji, ve queer estetiğin birlikteliğini taşıyan bu video queer 

biyolojinin odak noktalarından birini de günyüzüne taşır. Çünkü queer biyoloji, 

heteronormatifliğin “doğal” olduğunu kabul eden verili bilimsel ve popüler 

anlayışların yanı sıra, insan olmayan bütün canlıların heteroseksüel olduğu ve klişe 

toplumsal cinsiyet rollerini sergilediği iddiasını sorgulamaktadır. Bruce Baghemil’in 

Biological Exuberance isimli kitabı 450 kadar türde aynı cinsiyete sahip canlıların 

cinsel ilişki yaşadığını gösterdi. Son yıllarda Anne Fausto-Sterling, Joan Roughgarden 

ve Sari van Anders gibi biyologlar, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet konularında queer 

teoriyle çok daha uyumlu bir şekilde çalışıyorlar: Çeşitlilik ve akışkanlığın altını 

çiziyor; özcülük, indirgemecilik ve belirlenimcilikten kaçınıyorlar (Baker, 2018, 

s.112-113). 

 

 

Görsel  2.18 Adham Faramawy, Skin Flick (Porno Film), 2019. 

https://www.kolekta.com.tr/yapit/bir-asirilik-ekosistemi-an-ecosystem-of-excess-p-

plastoceptor-plastivorlar-icin-duyu-organi/  

 

Bir Aşırılık Ekosistemi, plastikleri sindirebilen bir mantarın keşfinden ilham alır. 

Antroposenin plastik çorbaya dönüşmüş dünyasından sağ çıkabilecek varoluşlar 

https://www.kolekta.com.tr/yapit/bir-asirilik-ekosistemi-an-ecosystem-of-excess-p-plastoceptor-plastivorlar-icin-duyu-organi/
https://www.kolekta.com.tr/yapit/bir-asirilik-ekosistemi-an-ecosystem-of-excess-p-plastoceptor-plastivorlar-icin-duyu-organi/


  

 74 

üreten Yoldaş’ın tasavvurları aynı zamanda gelişen bir ekosistemdir. Yoldaş, 

yaşamının plastikle etkileşimlerini şimdi değil, uzak bir gelecekte tasvir eder. Kirli 

okyanus sularında hayatta kalabilecek gelecekteki türlerin hayalini kurarak onarılamaz 

hasarın ardından spekülatif mevcut deniz yaşamını kurtarmanın ötesini işaret eder.  

(Kneemueller, http://www.digiart21.org/art/an-ecosystem-of-excess ) 

Gerçekçi tasarlanmış olumlayıcı etiği içeren bu melez yaratıklar hayatın toksik 

koşullarına rağmen yaşamanın yolunu bulabildiği anlamını taşır. Zehirleri dünyadan 

arındırma hayali değil onlarla yeni varoluşlar sağlamanın hayalini kuran sanatçı 

izleyiciyi tedirgin edici dünyasında biyolojinin hatta yaşamın ne denli esnek olduğunu 

gösterir. Yoldaş, kendisinin “spekülatif biyoloji” olarak tanımladığı bir kavramdan 

ilham alan eserler üretmekte. Yoldaş’ın 2014’ten beri sürdürdüğü Bir Aşırılık 

Ekosistemi çalışması yeni organizmalar yaratarak geleceği kurgulama ilhamını taşır. 

Derrida'ya göre, konuşulan sözün, cinsiyet farkının ve türsel farkın değerleri birbirine 

bağlıdır, bunlar birbirine tutunarak ayakta kalır veya birlikte yıkılırlar. Bu 

çözümlemenin meziyeti, radikal anlamda yeni bir gelecek imkanını açık tutma 

çabasında bulunur (Direk, 2015, s.245). Dolayısıyla disiplin karşıtı arayışımız 

bakımında disiplinlere ya iktidara karşı mücadele edeceksek, hükümranlığın eski hak 

kavramına geri dönmemeliyiz. Hem hükümranlık ilkesinden azade hem de disiplin 

karşıtı yeni bir hak arayışı içerisine girmeliyiz. Bu arayış posthümanist sanat etiği ile 

bütünlüğe kavuşacaktır. Öyleyse insan sonrası oluş, kişinin kendi bağlılık hissini ve 

ortak bir dünyaya, bölgesel bir mekâna bağını yeniden tanımlama sürecidir (Braidotti, 

2014, s.226). Bir gelecek tahayyülü olarak kurgulanır.  

 

http://www.digiart21.org/art/an-ecosystem-of-excess


  

 75 

 

Görsel  2.19 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir parça) 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html  

 

Earthware (Yeryüzünden), yakın zamana kadar göremediğimiz bakış açılarını 

içeren bir dizi eserin bütünüdür. Earthware serisi, gezegen düzlemlerinde yaşamı 

betimleyen yeni bir tür peyzaj resmi önerir: görünmez ışık spektrumlarından, genomik 

manzaralara, hatta insanın ötesine geçen bilinç biçimlerine kadar. Bu manzaraların 

estetiği fosillere benzer ancak dijitalliği barındırır. Eski kil tabletlere veya duvar 

parçalarının kalıntılarına benzer. Sayısal görmenin şiirselliğini zamansız bir döngü 

olarak yakalamaya çalışır.  İlk sanat ediminden şu andaki değişime dek geçen zamanın 

insanmerkezci olmayan bir dökümanıdır bu eser. Eserde yer alan metin şu şekildedir: 

“İnsan alanlarının amansız genişlemesi.” İnsanbiçimciliğimizin ötesine geçebilmek 

adına diğer hayvanlardan ayrı durma imgemizin; dil, düşünce ve yaratıcılığın yegâne 

sahibi olduğumuzu varsayan yanıltıcı zemine dayanarak üstlendiğimiz türsel 

kimliğimizle gelen müzmin kibrimizin (Massumi, 2020, s.16) ötesinden bakan sanatçı 

teknolojik ve fiziksel olanın kesiştiği konumları aynı ideolojik sürekliliğin iki yüzü 

olarak anlamlandırmak yerine bu ayrımı bulanıklaştmaya çalışır.  İnsan olmanın ne 

anlama geldiğini sorgular ve insanın bilgiyi yorumlama eğilimine dikkat çeker. 

Çalışmaları hem dijital dünyayla bütünleşmiştir hem de onun analizini barındırır. 

İnsanbiçimli öznelerin tarafından değil de bu sıfata uygun görülmeyenlerin tarafından 

düşünen sanatçı,  interneti dünyaya açılan penceresi olarak kullanarak spekülatif 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html


  

 76 

verileri ifade eder. Novitskova yeni varoluşların olası potansiyelini ve virtüelliğini 

soyut olarak felsefi bir bakış açısında görebilmek için (Wittig, 2013, s.73), onu sapmış 

bir bakış açısından ele alarak yeni ilişkisellikler yaratır.   

 

Görsel  2.20 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir parça) 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html  

 

Ve, yukarıda yer alan eserde yazan metin ise şu şekilde: “Bir medeniyetin sonu 

yeni bir başlangıcın fitilini ateşledi.” Bu başlangıç karnofallogosantik şiddetin 

sonrasını sanatsal duygulanımla hayal etmektir. Hayvanların şey muamelesi 

görmediği, insan haysiyetinden, zekâsından ya da insana özgü başka bir meziyetten 

mahrum oldukları düşünüldüğü için insan evreninin (Timofeeva, 2018, s.63) dışında 

kalmadığı bir düzenin hayali. Örneğin hiçbir belirli özelliğin bitkiyi hayvandan 

ayırmaya yetmeyeceğini söyleyebiliriz. Bu iki âlemi katı biçimde tanımlama 

girişimleri her zaman suya düşmüştür. Bitki yaşamında tek bir özellik bile yoktur ki 

belli derecelerde bazı hayvanlarda da bulunmasın; hiçbir karakteristik hayvan özelliği 

yoktur ki bazı türlerde ya da belli anlarda bitki dünyasında da bulunmasın. Oysa 

yaşam, bilimlere uygun tanımlardan çok farklıdır (Massumi, 2020, s.97-98). Çünkü 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html


  

 77 

bugün yaşamın tek bir özne etrafında şekillenmiş olmuş olmasına tüm bilim alemi 

şaşkınlıkla bakmaktadır. Bugunün insan öznesi, zamanına uygun düşünme şekliyle 

soruşturmaya başlamalıdır. Braidotti’nin şu paragrafında dediği gibi: 

“İnsan sonrası soruşturmaya uygun özne erkek-insan değil yeni bir 

kolektif öznedir artık. “Biz” bu işte beraberiz türü bir öznedir. Bunu ikili 

karşıtlık çerçevesinde değil kendi içkinliğinde bir oluş süreci olarak 

anlayabiliriz. Hümanizmin Homo Universalis’inden ya da 

antroposantrizmin Anthropos’undan farklı bir oluştur burada söz konusu 

olan.” (Braidotti, 2014, s.64) 

Şüphesiz, bu yeni öznellik feminist köklerle kurulmaktadır. Ötekiliğin etik 

olarak kutlanması sırasında tikel ötekilerin sorgulanmaması (Ahmed, 2021, s.176) 

artık mümkün görünmemektedir. 

 

Görsel  2.21 Katja Novitskova, Earthware (Yeryüzünden), 2018-2019. (seriden bir parça) 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html  

  

Bu çok ölçekli ilişkisellikleri özneliğin tanımları arasında gezinerek görünür 

kılan Novitskova, yeryüzülü olmanın üzerinde durur ve insanmerkeziyetçiliği 

romantik bir üslupla ve post-internet bir estetikle eleştirir. Bu seri hala devam 

etmektedir ve sanatçı her geçen gün bu çalışmasını büyütmektedir. Çünkü ötekilikle 

yüzyüzelik hiç bir zaman bitmez. İnsan sonrası oluşa dair başlangıç, ötekiyle yüz yüze 

gelmenin anlama geleceğini düşünmekle başlayacaktır. 

Novitskova'nın çalışması, dünyayı teknolojik olarak yönlendirilen anlatılar 

aracılığıyla tasvir etmenin karmaşıklığını ve nihai başarısızlıklarını ele 

https://www.katjanovi.net/earthwares.html


  

 78 

alıyor. Novitskova, sanat ve bilimi doğa düzeyinde bir araya getirerek, bu alemleri 

tasvir etmek için kullanılan aracılık ve temsil araçlarına farkındalık getiriyor. 

 

 

Görsel  2.22 Şafak Şule Kemancı, İsimsiz, 2021. 

https://bantmag.com/3-soruda-safak-sule-kemanci-ve-butun-kuslar-benim-bahceme-gelir-

sergisi/  

 

Şafak Şule Kemancı’ya geldiğimizde görüyoruz ki artık queer-feminist estetiği 

benimseyen sanatçılar olarak posthümanist etik dahilinde düşünmek neredeyse 

reflekseldir. Çünkü ortak öznellikleri içerir. Onun sanatsal pratiği karnofallogosatrik 

yapının oluşturduğu kültürel sınırların dışında kalan varoluşları kucaklamak 

üzerinedir. Posthümanist sanat anlayışı her ne denli neşeyle bir gelecek kurma hayali 

içerse de görünür olanı görmezden gelmez. Bu sebeple hayattan sayılmayan ya da 

belirli epistemolojik çerçeveler dahilinde kavranabilir olmayan hayatların tam 

anlamıyla yaşanmış ya da kaybedilmemiş sayılması meselesi üzerine düşünmek 

“kurucu kayıp” üzerine düşünmektir ve bu düşünüş marjinal konumda bulunan 

kadınlar, homoseksüeller, renkli insanlar ve postkolonyal özneler, bu kaybı derinden 

yaşamış olanlar (Braidotti, 2019a, s.120) için ortaktır. Dolayısıyla bu kaybı görünür 

kılmak ve yeni değerlere ait kelimeler yaratırken bunu unutmamak gerekir. Keza 

dünya yüzeyindeki kimi yaşamların, mutlak korunması gereken, kutsiyet atfedilen 

yaşamlarken, bazı yaşamların ise yaşamdan sayılmaması bu hayatların incinmiş ya da 

https://bantmag.com/3-soruda-safak-sule-kemanci-ve-butun-kuslar-benim-bahceme-gelir-sergisi/
https://bantmag.com/3-soruda-safak-sule-kemanci-ve-butun-kuslar-benim-bahceme-gelir-sergisi/


  

 79 

kaybedilmiş hayatlar olarak kavranamaması karşısında Kemancı, “politik ve toplumsal 

olarak yalnızlaştırılmış, izole edilmiş ve sınırlanmış bedenlerin aşkın bir ifade alanı 

bulduğu bir bahçe” yaratır. (Epik, 2012: https://argonotlar.com/butun-kuslar-benim-

bahceme-gelir/) 

Sanatçı, melez varoluşlar üzerine çalışır. Onun çalışmaları yeryizyurtsuz özneleri ve 

türler arası sınırsızlığı görünür kılar. Post-Eleştirel Beşeri Bilimlerin bir dalına 

katılacağını düşündüğümüz posthümanist sanat anlayışını oluşturan queer-feminist 

çalışmalar, eko-feminizm, hayvan çalışmaları, bitki çalışmaları, ekoeleştiri gibi bir çok 

araştırma dalını görebildiğimiz bu çalışma, ekoseksüelliği ve bedenin nasıl sürekli bir 

devinim halinde olarak yeryüzündeki yaşamın bir parçası olduğunu hatırlatır. Çünkü 

diferansiyel karşılıklı içermenin tek kelimelik bir eşanlamlısı vardır ki o da; yaşam. 

Yaşam her türden ve dereceden farkların çapraz kesişinin ayırt edilemezlik bölgesinde 

pusuya yatandır. (Massumi, 2020, s.65) 

 

 

Görsel  2.23 Şafak Şule Kemancı, İsimsiz, 2020. 

https://t24.com.tr/haber/kuir-feminist-sanatci-safak-sule-kemanci-varolusumuzu-kutlamak-

istiyorum,965211  

 

Yaşamın geniş şemsiyesi altında özneyi farklılaşan bir varlık olarak görmek, 

farklılığı, daha değersiz olma anlamında farklı olmaya indirgeyen zıtlık veya ikilik 

mantığından çıkarak onu içkin,  olumlu ve dinamik bir (Braidotti, 2021a, s.24) olgu 

https://argonotlar.com/butun-kuslar-benim-bahceme-gelir/
https://argonotlar.com/butun-kuslar-benim-bahceme-gelir/
https://t24.com.tr/haber/kuir-feminist-sanatci-safak-sule-kemanci-varolusumuzu-kutlamak-istiyorum,965211
https://t24.com.tr/haber/kuir-feminist-sanatci-safak-sule-kemanci-varolusumuzu-kutlamak-istiyorum,965211


  

 80 

haline getirmeyi umar. Sanatçının duygulanıma ve ilişkiselliğe olan bağı ile 

homojenleştirmeye karşı oluşturduğu direnci görebilmek zor değildir. Aksine öznelliği 

ikilik üzerinden görmeyi bırakıp bedenselliğe farklı yaklaşımlar geliştiren bu sanatsal 

bakış queer-feminist estetiğe dair yeni söylemleri etkin kılabilir.  

Kemancı’nın sanatı oluş alanları yaratır ve en önemlisi de onları açık bırakır. 

Sahiplenmeden temaşa etmek üzerinedir. Ve yaşanan bedenin derinden hissettiği 

özgürlüğünü dışavurma arzusuyla hareket eder. Keza arzunun kendisi kategorik 

ayrımları yerinden eden, transversal bir ontolojik kuvvettir. 

 

 

Görsel  2.24 Katja Novitskova, Approximation (The Apocalypse's Many Horsemen) 

Yaklaşım (Kıyametin Birçok Atlısı), 2020. 

https://www.k-t-z.com/artists/34-katja-novitskova/works/2786-katja-novitskova-

appoximation-the-apocalypse-s-many-horsemen-2020/  

 

Bu heykel, bir biyoçeşitlilik anıtıdır. Paradoksal bir şekilde Covid-19 krizi 

döneminde, bulaşıcı bir organizmanın hiçbir ulusal sınır, ırk veya ekonomik başarı 

tanımadığı görüldü. Bu durum sürdürülen çevresel ve küresel anlayışın yeni bir 

seviyeye ulaşmasına sebep olabileceğini gösterdi. Biyoçeşitliliğin yok edilmesi ile 

bulaşıcı organizmaların hayvandan insana sıçraması arasındaki bağlantı da artık açıkça 

ortaya konmuş oldu. Bu bağlamda postmodern biyoloji alanındaki makalelere 

baktığımızda da benzer şeyler görmek mümkündür. Bedenin dünyadaki benliklerle 

birlikteliği ve komşuluğu yaşamı mümkün kılar. Türler arası etkileşimin ahlaki 

koşullarının sorgulandığı yeni çalışmaların ilham kaynağı olduğu bu sanatsal 

https://www.k-t-z.com/artists/34-katja-novitskova/works/2786-katja-novitskova-approximation-the-apocalypse-s-many-horsemen-2020/
https://www.k-t-z.com/artists/34-katja-novitskova/works/2786-katja-novitskova-approximation-the-apocalypse-s-many-horsemen-2020/


  

 81 

yaklaşımda doğa ne gidilebilecek fiziksel bir yer, ne etrafı çitle çevrilecek ya da 

depolanacak bir hazine, ne de korunabilecek ya da tahrip edilebilecek bir özdür. Doğa 

gizlenmiş değildir. Doğa, matematik ve biyotıp kodlarınca okunacak bir metin 

değildir. Köken, ikmal ve hizmet sağlayan “öteki” de değildir. Ne annedir doğa, ne 

bakıcı, ne de köle. (Haraway, 2010, s.123) Bize göre bu eser, zoe ve bios’un 

birlikteliğinin en nadide simgesidir. Canlı olan her yaşamın birbirine bağlılığını temsil 

eder. Ekolojik bağlılığı vurgular ve doğanın ayrı bir madde değil bizi oluşturan 

olduğunu gösterir. Approximation (The Apocalypse's Many Horsemen) Yaklaşım 

(Kıyametin Birçok Atlısı), zoe merkezli, posthümanizmin dönüm noktasının kalbinde 

yer alır. 

 

 

Görsel  2.25 Gözde İlkin, Gel Git, Ben, Birkaç Kişi, 2020. 

https://gozdeilkin.blogspot.com/2020/11/13th-gwangju-biennale-minds-rising.html  

 

Gözde İlkin’in bu eseri, 13. Gwangju Bienali kapsamında sergilenmiştir. Ortak 

akla ve akışkan bedenlere dair bir anlatıya sahip olan bu çalışma queer-feminist ve 

posthumanist bir estetiğe sahiptir. Zihnin bedene hâkim olmaya çalıştığı, bedensel ve 

düşünsel olarak, yaratılan doğa fikrinin ve kültürün dışından düşünmeye çalışır. Aklın 

çevresel krizine dair sözü vardır ve türlerarası yeni bir etik diyalog çağrısında bulunur. 

Eko-feminist bir üsluba sahip olan bu eser, feminist bir beden felsefesini benimser ve 

tekil modelleri reddeder. Çünkü canlı bedenini tüm zenginliği ve çeşitliliğiyle temsil 

edebilecek tek bir model yoktur. 

https://gozdeilkin.blogspot.com/2020/11/13th-gwangju-biennale-minds-rising.html


  

 82 

 

 

Görsel  2.26 Nadja Verena Marcin, Ophelia, 2018. 

https://www.akart.com/ophelia?lightbox=image_n09  

 

Ophelia, disiplinlerarası mimari bir performanstır. Histeri tarihi ile biyosferin 

yok edilmesi arasındaki bağlantıları ele alan biyosferin insan tarafından yok 

edilmesine odaklanan bir mimari canlı performans ve video heykelidir. Marcin, beden, 

sanat, bilim ve teknoloji arasındaki çizgileri birleştirir. İnsanmerkeziyetçiliğe ve 

cinsiyet eşitsizliğine odaklanır. Gerçek boyutlu paslanmaz çelikten oluşturulmuş cam 

kaplı bir lahit içinde tuzlu su çözeltisinde yüzen ve solunum maskesi takan Ophelia, 

teknolojik olarak inşa edilmiş bir gerçeklik içinde yeniden yapılandırılan bir on 

dokuzuncu yüzyıl Ophelia imgesinin Antroposen dönemindeki mevcut varoluş 

durumumuz için bir metafora dönüştürülmüş halidir. Marcin, kendini ve bedenini 

kullanarak toplumsal rolleri araştırır ve yapıbozuma uğratarak toplumsal cinsiyet, 

tarih, ahlak, politika, çevre gibi konuları ele alır.  

 

https://www.akart.com/ophelia?lightbox=image_n09


  

 83 

 

Görsel  2.27 Ophelia, Fridman Gallery New York’da 2018’de sergilendiği dönem çekilmiş 

fotoğraf 

https://files.cargocollective.com/c1036454/Portfolio_NVM.pdf 

 

Biyosferin yok edilmesi ile kadınların susturulması arasındaki bağ üzerinden 

hareket eden sanatçının estetik dili melankolizme yakındır. Altı dakika boyunca 

hikayesini anlatan sanatçı 21. yüzyılda olma durumunu hikayesiyle resmeder. 

Melankoli, kurucu kaybın içselleştirilmesiyle ayırt edilir. Fallogosantrik semboller 

içinde marjinal bir konumda bulunan kadınlar, homoseksüeller, renkli insanlar ve 

postkolonyal özneler, melankoliye bilhassa daha yatkındırlar (Braidotti, 2019a, s.120). 

Marcin, Ophelia’dan şöyle bahseder; duygusal ve içgüdüsel dünyamızın, insanlığa 

özgü ve temel olan bilgi ve becerilerimizin baskı altına alınmasının bir sembolüdür.  

Ophelia, feminist eleştiride ayrıca bir kıymet taşır. Çünkü Shakespeare’in 

Ophelia’sının kendine ait bir hikâyesi yoktur. Biz ona yeni bir hayat önermeyi tercih 

ediyoruz, çünkü bu ne onun hayat hikâyesi, ne aşk hikâyesi, ne de Lacan’ın hikâyesi, 

daha çok onun temsil edilişinin bir tarihi olmalıdır. Dolayısıyla bu hikayesiz kadının 

teatral temsilleri, kadın deliliğinin baskın teorilerine ve imgelerine göre değişirken, 

tarihsel olarak Ophelia'nın imgeleri, genç kadınlarda tıbbi delilik teorilerinin inşasında 

önemli bir rol oynamıştır. Ancak aynı zamanda feminizm, Ophelia'nın çılgınlığına 

protesto ve isyan olarak yeni bir bakış açısı sunar. Birçok feminist teorisyene göre deli 

kadın, toplumsal cinsiyet klişelerine ve toplumsal düzene muazzam bir bedel ödeyerek 

https://files.cargocollective.com/c1036454/Portfolio_NVM.pdf


  

 84 

başkaldıran bir kahramandı.  Ophelia'nın kullanılabilir bir geçmişi olmayabilir ama 

sonsuz bir geleceği var.  

 

 

Görsel  2.28 Kristina Pulejkova, The Lizard Gaze (Kertenkele Bakışları), 2018. (videodan 

alıntı görsel) 

http://kristinapulejkova.com/the-lizard-gaze-2018/  

 

Yunan mitolojisindeki, güzellik tanrıçası Afrodit, dalgaların köpüğünden 

doğmuştur. Bu nedenle tanrıçanın adı, "köpük" anlamına gelen Yunanca aphros 

kelimesinden gelir. Tanrıçanın uzun yaşam öyküsü, kurbanların kadınlar olduğu, 

erkeklerin yüzyıllardır süren korku ve önyargılarının izini sürer. Afrodit asla sadece 

bir romantik aşk tanrıçası olmadı. Bin yıl boyunca çok daha güçlü ve daha karanlık bir 

şeyi temsil etti.  Afrodit'in korkunç bir doğum hikayesi vardır. Gaia yani toprak ana, 

sonsuza dek onunla çiftleşen gökyüzü tanrısı Uranüs'ten bıkmıştı. Böylece Gaia, oğlu 

Kronus'u babasının penisini ve testislerini kesmeye ikna etti. Kesilen cinsel organ 

kükreyen bir su sıçramasıyla denize fırladı ve kanlı köpükten “korkunç ve güzel bir 

bakire” çıktı; tanrıça Afrodit. (Hughes, 2017: 

https://www.theguardian.com/commentisfree/2017/nov/15/reclaim-venus-

consensual-love-sexual-power-relations ) Antik Yunan filozofları ve sanatçıları; 

güzellik tanrıçası olan bu ideal kadın formunu belirlemek üzerine epey çalıştılar. 2800 

yıl sonra, Afrodit heykelinin başı, yeniden bir kumsalda ortaya çıkıyor. The Lizard 

Gaze (Kertenkele Bakışları),  3D yazıcı tarafından yapılmış materyallerden 

oluşturulmuştur. Orijinali gibi mermerden değil, plastik polimerden yapılmış 

http://kristinapulejkova.com/the-lizard-gaze-2018/
https://www.theguardian.com/commentisfree/2017/nov/15/reclaim-venus-consensual-love-sexual-power-relations
https://www.theguardian.com/commentisfree/2017/nov/15/reclaim-venus-consensual-love-sexual-power-relations


  

 85 

büstlerden oluşan bir geçiti içerir. Geçirgen olmayan mermer heykelin aksine, bu 

heykel gözenekli bir formdan oluşur. Mermerin sabit ve keskin yapısına karşı bu 3D 

yazıcıdan çıkan heykellerin maddesi, geçirgen oluşu simgeler. Kertenkeleler ise klasik 

güzellik standartları tarafından belirlenen uyumlu formların değerini tamamen göz ardı 

eden, sanatsal dijital bozucular olarak düşünülmüştür. Kertenkeleler sanata insan 

olmayan bir yerden bakarak makine görüşünün ortaya çıkışını ve gelecekte sanata 

bakış açımız üzerindeki etkisini temsil etmek üzerine kullanılmıştır. Pulejkova, 

aktarılamazlığın yıkımı ile güzelliği estetik imgesinde başlı başına bir değer haline 

getirip geçmiş ile gelecek arasında kendi eylem ve bilgisini kurabileceği bir alan 

açarak, geçmişi telafi etmeye girişir (Agamben, 2019, s.137-138). 

 

 

Görsel  2.29 Sandro Boticelli, Venüs'ün Doğuşu, 1496. 

https://hekint.org/2017/01/27/divine-birth-aphrodite-born-from-the-foam-of-the-sea/  

 

Disiplinlerarasılık, Cibelle Cavalli Bastos'un çalışmalarında önemli bir 

dayanaktır. Anlatıları beden meselesi üzerine kuruludur. Bedenin sınıflandırılmasına 

karşı direnişi içerir. Ona göre öznellik değişken, akışkan ve dönüşmeye yatkındır. 

Bastos çoklu varoluşlardan yanadır.  Dolayısıyla süreksiz, homojen olmayan, tekil 

olmayan ve tipler arasındaki farkları, kıyaslanamazlığı, mesafeleri ve boşlukları teslim 

eden bir alan kurar sanatsal pratiği ile. Birbirinden bağımsız çeşitlilikte perspektifler 

ve çıkarlar tarafından düzenlenmiş ve bunlarla kurulmuş beden parçalarına benzer işler 

üretir. Onun sanatındaki özne mefhumu bedenleşmiş hatta tenleşmiştir. Maddi 

dünyada tüm gerçekliği ile vardır. Çünkü özcülüğe, biyolojizme ve doğalcılığa itiraz 

https://hekint.org/2017/01/27/divine-birth-aphrodite-born-from-the-foam-of-the-sea/


  

 86 

ederken, (Grosz, 2020, s.52-53) kültürel üretim olarak bedeni vurgular. Örneğin 

yukarıda yer alan Camiseta de Pele (Ten Giyisisi) isimli eseri bir “et” estetiği taşır. 

Bedenden kopmuş ve etleşmiş olan bir parçayı gösterir bize. Peki ya kimin eti? Genç, 

yaşlı, siyah, beyaz, erkek, kadın, hayvan, insan, cansız, canlı hangisi? Peki, insan 

bedeni nerede biter? Öteki olanın bedeni nerede başlar? Sınırlar neredir?  

 

Görsel  2.30 Cibelle Cavalli Bastos, Camiseta de Pele (Ten Giyisisi), 2016. 

https://mendeswooddm.com/pt/artist/cibelle-cavalli-bastos  

 

Görsel  2.31 Cibelle Cavalli Bastos, Melancia Não-Binárix (Nonbinary Karpuz), 2016. 

https://mendeswooddm.com/pt/artist/cibelle-cavalli-bastos  

 

https://mendeswooddm.com/pt/artist/cibelle-cavalli-bastos
https://mendeswooddm.com/pt/artist/cibelle-cavalli-bastos


  

 87 

Beden, tüm bilme biçimleri için -biyoloji de dahil- bastırılmış ve yok sayılmış 

koşul olarak işliyorsa, o zaman, bedeni yeniden düşünme zeminleri sunmak, o 

bilgilerin ve bilme biçimlerinin sözü edilmeyen varsayımlarını açığa çıkarabilir. Her 

beden kendi özgüllüğü ile tanınmalı ve hiçbir beden herkese aynı anda hitap eden tek 

bir normun ya da idealin mecburi rolünü üstlenmemelidir (Grosz, 2020, s.49,52). 

Sanatsal ifadesinde, bedeni patriyarkal, ırkçı kategoriler ve belirli kavramsal 

çerçeveler dışında yeniden düşünme ve teorize etmenin potansiyelini açığa çıkaran 

Bastos, daima oluş halindeki bedenleri resmeder. Bu yeniden düşünüş bilme biçimleri 

ve simgesel dünyamız için önemli bir yer tutar. Elizabeth Grosz’ın tanımıyla bedeni 

yeniden düşünmek şu şekilde bir potansiyel taşır: 

“… eğer öznellik bundan böyle, ikiliğe dayalı veya düalist terimlerle 

kavranmazsa; ruhsal veya kavramsal olan ile maddesel ve fiziksel öğelerin 

kombinasyonu olarak; beden ve zihnin birleşik bütünlüğü olarak 

kavranabilirse; bedenselliği, cinselliği ve cinsiyetler arası farkları 

düşünmenin başka yolları geliştirilebilir ve keşfedilebilir; böylece 

öznelliği, geleneksel felsefi ve feminist kavrayışların sunduklarından farklı 

terimlerle düşünmemiz için olanaklar doğar.” (Grosz, 2020, s.9) 

Bedenin biyolojist ya da özcü tanımlarından uzaklaşmak her zaman yeni 

olanaklara kapı aralamayı ve oluş süreçlerini sağlar. Bu sanatsal temsiller; toplumsal, 

siyasi, kültürel ve coğrafi yazıların, üretimlerin ve yapıların mahali olarak 

görülmelidir. Çünkü esasen beden, kültüre karşıt değildir, kendisi bizzat ve asıl 

kültürel olandır. (Grosz, 2020, s.52) Dolasıyla bu ikilik tamamıyla beşeridir. 

 

 

 



  

 88 

 

Görsel  2.32 Zoe Marden, The Tentacles of COVID Capitalism (COVID Kapitalizminin 

Dokunaçları), 2020. (videodan alıntı görsel) 

https://www.zoemarden.com/#/the-tentacles-of-covid-capitalism/ 

 

Zoe Marden’in sanatsal pratiği alternatif dünyalar ve spekülatif gelecekler 

yaratmak için performans, video, metin, ses, heykel ve enstalasyon kullanmak 

üzerinedir. Bilim kurgu anlatıları, mitolojik hikayeler ve bunların çağdaş kültürü nasıl 

dönüştürebileceklerine dair olasılıkları araştırarak toplumsal cinsiyet, cinsellik ve 

queerliğin alanlarını genişletmek üzerine çalışır. Önermeye dayalı üslubuyla başka 

alemler ve dünyada var olmanın başka yollarını hayal eder. Covid-19 krizi, dünyadaki 

eşitsizliği görünürleştirdi ve kapitalizmin aslında nasıl işlevsiz olduğunu gösterdi. Bu 

korkunç durum karşısında The Tentacles of COVID Capitalism (COVID 

Kapitalizminin Dokunaçları), etrafımızda olup bitenleri anlamlandırma ve bu 

potansiyel radikal değişim zamanında hangi portalların var olduğunu görme girişimi 

olarak kurgulanmıştır. Bu eser, Donna Haraway’in “Tentacular Thinking: 

Anthropocene, Capitalocene, Chthulucene” (Harraway, 2016:  https://www.e-

flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-

chthulucene/) makalesi üzerine sanatçının yaptığı uzun süreli bir araştırma projesi 

neticesinde ortaya çıkmıştır. Bu çalışma şiirsel aktivizm ve mükemmel bir pandemi 

okumasıdır. Bu sebeple araştırma sürecinin bir dökümanı niteliğinde olan çalışma, 

görseller ve sohbet şeklinde ilerler. Haraway’in bahsettiğimiz makalesi, yeni 

olasılıklar üzerine düşünmek için insanlar yerinden değil dokunaçlıların yerinden 

düşünmeyi önerir. Sanatçı da bu eserinde kolektif olarak düşünme edimini 

topluluklarımızda asla var olmayan dokunsal ağlarla oluşturmayı önerir. Çağdaş 

https://www.zoemarden.com/#/the-tentacles-of-covid-capitalism/
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/


  

 89 

yaşamın imkânsız olduğunu düşündüğümüz şekillerde askıya alınması üzerine 

konuşur videoda. Sorduğu soru açıktır bu gidişle başka hangi imkansızlıkların gerçeğe 

dönüşünü düşünebiliriz ve başka hangi imkansızlar mümkün hale dönüşebilir?   

 

 

Görsel  2.33 Mary Maggic, Egstrogen Farms (Östrojen Çiftlikleri), 2015. (videodan alıntı 

görsel) 

https://jeudepaume.org/en/evenement/egstrogen-farms-mary-maggic/#&gid=0&pid=1 

 

Mary Maggic'in Östrojen Çiftlikleri, biyoteknoloji endüstrisi tarafından 

kadınların üreme yeteneklerinin evcilleştirilmesini özellikle suni tohumlama amacıyla 

hormonal yumurtalık simülasyonu tedavilerini ele alıyor. Hayali bir şirket olarak 

tanıtılan Egstrogen Farms (Östrojen Çiftlikleri), omurgalılarda üremeyi 

düzenlemekten sorumlu hormonlar olan “gonadotropin kokteyli” üretmek için genetiği 

değiştirilmiş çeşitli yumurtalar pazarlamaktadır. 1980'lerde tavukların geniş çapta 

evcilleştirilmesi ile kadınların kitlesel olarak evlere hapsedilmesi arasındaki 

paralelliğe dikkat çeken Margaret Atwood veya Donna Haraway gibi feminist 

yazarların çizgisinde, üreme pazarlamasına yönelik eleştirisini sunuyor. Türlerarası 

alışverişin, kadını ve hayvanı nesneye indirgeyen ataerkil kayıp gönderge sisteminin 

parodik bir yıkımı olarak tanımlanabilecek olan bu çalışma için Donna Haraway’ın şu 

paragrafına değinmek önemli olacaktır. 

İmgelerle ve temsillerle dolup taşan bir dünyada, kimleri göremez ya da 

kavrayamayız ve bu seçici körlüğün sonuçları nelerdir? Güçlükle hayal 

edilebilen, çaresizce ihtiyaç duyulan, ulusaşırı, kültürarası ve kararlı 

https://jeudepaume.org/en/evenement/egstrogen-farms-mary-maggic/#&gid=0&pid=1


  

 90 

şekilde konumlu bir feminizmin -en az esnek kapitalizmin Yeni Dünya 

Düzeni A.Ş.’si kadar saçılmış, farklılaşmış ve elastiki olan ağlarda 

dolaşımda olan bir feminizmin- bakış açısından bakıldığında optikle ilgili 

sorulardan kaçış yoktur. Görünürlük nasıl olanaklıdır? Kim için, kim 

tarafından görünürlük ve kimin görünürlüğü? Ne, kime görünmezdir ve 

neden?  (Haraway, 2010, s.334-335) 

Bu sistem içerisinde hiçbir hayvan eşit değildir yalnızca hepsi eşit derecelerde 

metalaştırılan ve böylece de aynı ölçüde elden çıkarılabilir kılınmış gezegen 

boyutunda değiş-tokuşların bir parçasıdır. (Braidotti, 2014, s.90) 

 

 

Görsel  2.34 Julia Huxtable, Cow 3 (İnek 3), 2019. 

https://flaunt.com/content/juliana-huxtable 

 

Feminist Vejetaryen Kuram’ın yazarı Carol J. Adams’ın dediği gibi; “insan ve 

hayvan ıstırabını ayrı tutamayız, bunlar birbirine sıkı sıkıya bağlıdır.” (Adams, 2015 

s.37) Adams sonraki kitabı Ne Adam Ne Hayvan’da ise şöyle der:  

“Kadınlara nasıl davranıldığına bir bakın. Kontrol edildik, tecavüze uğradık, 

hiçbir inanırlığımız olmadı, hiç ciddiye alınmadık. Hayvanlara da aynı şey 

oluyor. Onları sakat bıraktık, evcilleştirdik. Bütün düzenleri, bütün varlıkları 

insanların ihtiyaçlarına göre şekillendirildi. Erkeklerin de kadınlara ve 

dünyaya yaptığı şey bu işte.” (Adams, 2021, s.173)  

https://flaunt.com/content/juliana-huxtable


  

 91 

Bu paragraf feminist ve zoe kökenli geliştirmek istediğimiz kuramımızın tüm 

meselesini özetler niteliktedir. Çünkü yaralanabilirlik meselesi her bedende ortaktır. 

Oysa dünyayla ve başkayla ilişkisinde ve doğanın güçleri karşısında sürekli şiddete 

maruz kalma ve yaralanma tehlikesi altında olan, ölümlü insanın kurucu 

niteliklerinden biridir yaralanabilir olma (Öztürk, 2017, s.4). Batılı karnofallogosantik 

öznenin ötekileri her zaman diğerlerinden daha yaralanabilir, daha kırılgan, daha 

güvencesizdir. Batı’nın kültürel ilişkisinin özneden nesneye olması 

neticesinde  (Adams, 2021, s139) bazı öznelerin başka öznelere nesne gibi 

davranmasına sebep olan güç farklılıklarını doğurur. Ötekilik kavramı burada etkin 

olan kavramdır. Oysa Irigaray’a göre de özne-nesne ikiliğini yok etmek gerekir 

(Irigaray, 2012, s.56). Çünkü bu durum özne/nesne, kendi/öteki, baskı/faillik, 

kültür/doğa, aynılık/farklılık, erkek/dişi, beyaz/beyaz olmayan, insan/hayvan bu 

ikiliklerini baskının güç ve değer hiyerarşisinin kurulmasına yardım eder (Adams, 

2021, s.248). 

 

 

Görsel  2.35 Julia Huxtable, Cow 3 (İnek 3), 2019. (sergi görünümü) 

https://www.papermag.com/juliana-huxtable-infertility-

2640989647.html?rebelltitem=11#rebelltitem11 

 

Julia Huxtable’un yukarıda yer alan Cow 3 (İnek 3), isimli eserinde tecavüz 

rafında (İng. rape rack)  melez bir tür görürüz. Bu eser sergilenirken yanındaki haber 

https://www.papermag.com/juliana-huxtable-infertility-2640989647.html?rebelltitem=11#rebelltitem11
https://www.papermag.com/juliana-huxtable-infertility-2640989647.html?rebelltitem=11#rebelltitem11


  

 92 

başlığı gibi kurgulanmış posterde şu sözler yer alır: “Dişiler, dişidir! Zoofilik 

pornoculuk, türler arası heteroseksüelliği savunuyor ve erkek hakları gruplarından 

destek alıyor.” 

Hegemonik şiddete yol açan normların ortak failliği neticesinde feminizm 

uzanması gereken tüm sömürülenlerin birliği kümesi; yaşanabilirlik için dönüşmenin 

akış içerisinde bir oluşa girmenin olanaklarını temsilde arayan posthümanist etik 

ancak sanat anlayışıyla beraber okunarak anlamlı bir bütün olacaktır. Çünkü temsil 

en temel bilme halidir. Bilginin de en duygulanımsal hali. Ve arzunun en özgür hali.  

 

 

Görsel  2.36 Micha Cardenas, Sin Sol (Güneşsiz), 2020. 

https://cres.ucsc.edu/news-events/news/micha-cardenas-recent-fall-articles.html  

 

Adams, kişinin “ne adam ne hayvan” olarak konumlandırılmasından bahseder. Bu 

durum ona göre kişinin kuram ve sanatta gereken diyaloglar için en yaratıcı konumdur. 

(Adams, 2021, s.38) Üzerine konuştuğumuz posthümanist sanat anlayışı tam da bu 

noktadaki çalışmaları birleştirir. Eleştirel-Post Beşeri Bilimlerin bir kolu olduğuna 

inandığımız bu sanat anlayışı keskin çizgileri ve kalın hatları olmadığından 

kapsayıcıdır. Bu nedenle de yukarıda gördüğümüz Sin Sol (Güneşsiz), bir arttırılmış 

gerçeklik oyunudur. Bu oyun elbette bir çağdaş sanat sergisi kapsamında sergilenmiş 

https://cres.ucsc.edu/news-events/news/micha-cardenas-recent-fall-articles.html


  

 93 

ve izleyicisi ile buluşmuştur. Aynı zamanda ödüllü bir oyundur. Diğer bütün 

incelediğimiz eserler gibi queer bir gelecek tahayyülünün kurgusudur. Oyunun baş 

karakteri hem Latin hem de trans kimliklerine sahiptir. Heteroseksüelliğin normal 

değil yalnızca daha yaygın olduğu görüşü ile yola çıkan bu iş birçok LGBTQİA+ 

çocuk için de umut vericidir. Ancak burada değinmemiz nokta şudur, konuşulan sözün, 

cinsiyet farkının ve türsel farkın değerleri birbirine bağlıdır, bunlar birbirine tutunarak 

ayakta kalır veya birlikte yıkılılar. (Direk, 2015, s.255-256) Dolasıyıla tüm 

farklılıkların etrafında şekillendirdiğimiz bu sanatsal anlayış sadece düaliteden uzak 

durmaz aynı zamanda bu ikiliğin temel sorunlarından biri olan kendisine karşı sunulan 

alternatifleri ve yönetilen eleştirileri olanaksız kılma özelliğinden (Grosz, 2020, s.51) 

de sakınacak bir beden nosyonuna ihtiyacımız olduğunu savunur. Bedenselliğin ortak 

yaralanabilirliği üzerinde durur. Bedenselliğin yeni kavranış biçimlerini geliştirilmesi 

için sınırsız bir beden algısına yönelir. Çünkü queer teorinin de işaret ettiği üzere, bizi 

çepeçevre saran kültür, büyük oranda ikiliklere dayanmaktadır; bireyci, özcü, kimlik 

temelli ve evrenselleştiricidir. Oysa artık “insan biçimi, başka bir şey olmak üzere, 

değişikliğe uğramaktadır.” (Akay, 2016, s.97) 

Braidotti’ye göre, “cinsel düalizmin sürdürülmesi ve kadının ötekiliğin ayrıcalıklı 

figürü olarak konumlandırılması Batılı özne konumlarının kurucu bileşenleri olarak 

kaldığı sürece, başlangıç noktasının kadın-oluş olması kaçınılmazdır.” Aslında başka 

bir deyişle, “kadın-oluş”, bu farkın ve diğer farkların toplumsal-sembolik inşasının 

farklı aşamalarını geriye doğru takip ederek bozan bir dizi adımla fallik kimliğin 

yapıbozumunu tetikler. (Braidotti, 2019a, s.160) Ve Grosz’a göre de; “tüm oluşlar 

kadın-oluş’la başlar ve ondan geçer. Tüm başka oluşların yasası kadın-oluştur.” 

(Grosz, 2020, s.248) 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 94 

 

 

 

BÖLÜM 3 

 

 

3. SONUÇ 

Kadın-oluş, dünyaya yeni olasılık alanları açar. Öteki olanlarının birliğinin 

başlangıç noktasıdır. Her ne denli yataylık üzerinden örgütlenmiş olsa da posthümanist 

sanat anlayışının da başlangıç çizgisini oluşturur. Bu oluş, yaşama içkin olan sonsuz 

devinimin gücünü taşır. Bulanık sulara ve karanlık diyarlara karşı olumlayıcıdır. 

Özlerden, değerlerden, göndermelereden ve amaçlardan bağımsız olsada yaratıcı 

duygulanımla iletir. Oluş, geleceği vaat eder. Karşılaşmalardan beslenir. Böylece 

ötekiliğin tek çatıda buluşması başkalarıyla yüzyüze olma imkânı sağlayarak etik bir 

karşılaşma sunmuş olur. Oluş anlatıları bize farklı yollar ve pratikler bulabileceğimizi 

gösterdi. İçinde olduğumuz insanmerkezciliği terketme sürecinde bu yolları yaratmak 

için temsil, en önemli etken olmuştur ve olacaktır da. Bu bağlamda incelediğimiz ve 

ortaya koymaya çalıştığımız çağdaş sanat anlayışı yeniyi ortaya temsille koyacağına 

inanır. Temsil, çağdaş sanat pratiği içerisinde inşa edicidir. Temsil, gerçeği etkin kılar. 

Bu sebeple sanat yapıtları, gerçeğin temsili değildir. Sanatçıların yaptıkları deneylerin 

birer dökümüdür. Bilim niceliksel, sanat ise niteliksel deneyler ortaya koyar.  

Moderniteye özgü kesin kategorizasyonlardan uzak durmaya çalışarak 

kurduğumuz bağlantılar ve ilişkisellikler ağı bir öneri sunar. Olumlayıcı bir geleceğe 

doğru bir öneridir bu çalışma. Çünkü gördük ki kırılganlıklarımız yaralabilirliklerimiz 

doğada her canlıda benzerdir. Dolasıyla bahsettiğimiz zoe-bios ikiliği antikitede 

kalmış bir ayrımdır. Hayvan hayatı ve insan hayatı birbirinden ayrı yapılar olarak daha 

fazla varlıklarını sürdüremezler. Dolayısıyla özne-nesne ikiliğinin ötesinde düşünmek 

için de posthümanist sanat anlayışına ihtiyaç vardır. Çünkü kültürün kendisini kurduğu 

nesneleştirme anlamının uzağında yer durmak ister. Öğrendik ki bir bedeni 

nesneleştirmek onun yaşamını yadsımayı getirir. Ve gördük ki, bu yadsınmış yaşamlar 



  

 95 

tekrar tekrar yandsınmaları için canlı kalırlar. Arafta bir canlılık ölülük halinde 

şiddetin kendini sürekli yenilediği bir yaşam. Onun yaşamı ne gerçektir ne de var 

olmuştur. Dünya tarihinde yüzyıllardır hakim olan karnofallogosantik bakış, yaşamın 

her alanında silinmeye başlamıştır. Tüm yapılara sirayet eden bu bakışın siliniyor 

olması yerine konacak bir bakışın gerektiğini gösterir. Bu bakış posthümanist etikte 

saklıdır. Çünkü sallanan ileri kapitalizm kendi çöküşünü hızlandırıyor. Yeni olana, 

queer geleceğe bir seyir yaratmak üzerine kurgulanan bu çalışma küçük hazzalara ve 

küçük bedenlere değer vererek başladı. Etik ve estetik olarak 21. yüzyılın ihtiyacı olan 

queer-feminist kökenli ve zoe güdümlü bir etik ve estetik bir kuramsal çerçeve 

oluşturduk. Bunu yaparken Rosi Braidotti’nin birçok düşüncesi bizim için yapı taşı 

oldu. Özellikle öngördüğü Eleştirel Post-Beşeri Bilimler isimli yeni bilimsel alana olan 

hayranlığımız ve bu alana dahil olma isteğimiz başat yaratıcı gücümüz oldu. Bu alana 

dair işaret ettiği çalışma alanlarından birisi olan kültürel eleştiri ve eleştirel sanat 

kuramı üzerine düşünerek posthümanist bir sanat anlayışını oluşturmanın temelleri ne 

olabilir üzerine düşündük. Üçüncü milenyumun kapısını aralayan çağımızda her alanın 

temellerini oluşturan karnofallogosantrik tutumun izini süren tezimiz bütünsel bir 

yaklaşımla ilerleyerek kendisini üç olguda temellendirdi; olumsallık, olumlayıcılık ve 

merhamet.  

Kendisini yeni var etmeye başlayan posthümanist bakış 2000 sonrası geçerli 

kılınmış ve kabul edilmeye başlanmıştır. Bu sebeple çalışmada insan sonrası kuramını, 

queer kuramı ve hayvan kuramını bir diyaloğa sokarak çağdaş sanat anlayışına nasıl 

yansıyabileceğini yada yansımış olduğunu araştırırken dünyadan farklı yapıtlar 

seçmeye çalıştık. Temel aldığımız oluş süreçleri bize bu yolda rehber oldu. Dolaysıyla 

bu metin dört alanın sentezidir; feminizm, queer kuram, hayvan çalışmaları ve çağdaş 

sanat. İlgilendiği tüm bu alanları açmayı ve birbirleri ile ilişkiselliğini göstermeyi 

amaçlayan tezimiz; feminizmi dikotomik yapısından uzaklaştırmak, queer kuramı 

insanmerkeziyetçiliğinden uzaklaştırmak, hayvan çalışmalarını beşeri alanlarla 

zenginleştirmek ve çağdaş sanatta henüz katılaşmamış ve çizgileri çekilmemiş bir 

anlayış üzerine düşünerek ilerledi.  Genel olarak queer feminist araştırmacıların 

içerisinden doğduğunu düşündüğümüz bu sanatsal yaklaşım normativiteyi 

sorguladığından queerleştirme pratikleriyle ilişkilidir. Yeni olan üzerine düşünmeye 

dair bir oluşum sürecini içerir. Kadın-oluşu tüm oluşların başlangıç noktası olarak alan 



  

 96 

bu yaklaşımın nedeni şudur; öteki oluş sürekli kendini gerçekleştirir. Diğerlerinin 

farkına varan sanatçı artık gözlerini o diğerlerine karşı kapatamaz. Bu posthümanist 

sanat pratiğinin en genel anlamlı gelişim sürecine dair tanımıdır. Çünkü biliyoruz ki 

öteki olmak muhalif olmak söyleyecek sözü olmak yaratıcılığı da peşinden sürükler. 

Bu sebeple de posthümanist sanat anlayışı, zoe güdümlüdür, kadın-oluşu başlangıç 

çizgisi olarak kabul eder, kesinlikle yataydır, her bedene özgül değerini verir, her 

canlının hazza ulaşmasını ister, arzuyu temel hareket noktası olarak alır. Bütünsel 

bakışı sayesinde Batı sanat tarihinin ne denli kısıtlı bir içeriğe sahip olduğunu bilir. 

Geleceğin tüm kodlarını barındıran bu yaklaşım her türlü bilimsel alanın birbiriyle 

iletişimini savunan posthümanist etik gereğince farklı alanları birleştirici etkiye 

sahiptir. Etik olarak, her canlıya duyduğu saygıyı barındırır ve sanatsal olarak queer 

bir estetiği vardır.  

Posthümanist sanat anlayışı posthümanist etik üzerine kuruludur. Biz bu metinde 

bunu üç olgu üzerinden okuduk; olumsallık, merhamet ve olumlayıcılık. Olumsallık, 

bir durumun gerçekleşme ihtimali olması ya da gerçekleşmemesi ihtimali olması 

olarak özetlenebilir. Posthümanist etik tam olarak olumsaldır tıpkı feminizm gibi. 

Çünkü gerçekleşme ihtimali olan tahayyül üzerine kuruludur. Merhamet içerir çünkü 

birlikte hissetmeyi barındırır, öteki olanla birlikte hissetmek, ona acımak ya da empati 

göstermenin çok ötesinde bir birliktelik halidir. Olumlayıcılık ise mutluluğun anahtarı 

olarak bu üçlü içinde olmak zorundadır. Olumlayıcı bir hale bürünmeyen etik maalesef 

ki karnofallogosantrizmin kıskacından kurtulamaz. Bu noktada posthümanist sanat 

anlayışının pratiklerinden de bahsetmemiz gerekir ancak bu konuda varacağımız ortak 

bir medyum bulunamaz. Çünkü her medyumu kucaklayan yeniyi ve tüm olasılıkları 

konuşmak için üreten sanatçılar sınırsız ve karmaşık anlatılar oluşturmak için her türlü 

pratiği kullanırlar. Öteki olanın temsilini genişletme amacını taşıyan bu bakış, süreçsel 

üretime değer verir. Büyüsellik ve bilimselliğin birliğine inanır. En önemlisi de arzuya 

ve bedenselliğe değer verir.  

Bu sanat anlayışı üzerine düşünmek ekolojiden, coğrafyaya, sosyolojiden hatta 

Halberstam’ın da dediği gibi çizgi filmleri üzerine çalışmayı getirir. Çoklu bakış 

açılarına sahip olmayı gerektirir. İleri kapitalizmin yarattığı büyük döngüden çıkmak 

için de gereken bu çoklu bakıştır. Sanatsal yaklaşımın ön kabulleri belirlediğini 

biliyoruz, bu sebeple de bu değişim için çağdaş sanatın başat etkiyi yaratacağına 



  

 97 

inanıyoruz. Bu çalışmayı oluştururken üzerine düşündüğümüz asıl mesele her zaman 

yaşam hakkıydı. Yola çıkarken sorduğumuz Butler’ın hangi yaşamlar değerlidir 

sorusu neticesinde gördük ki birçok sanatçı tüm yaşamlar ve bedenlerin kendi özgül 

değerlerine üzerine çalışıyor. Ve posthümanist sanat anlayışı çoktan kendini var 

etmeye başlamış. Keza artık görüyoruz ki bienallerin, sergilerin başlıkları 

posthümanist anlatılara atıfta bulunuyor. Çünkü her zaman avangard olan esas aydın 

olan sanatçılar önde bayrak taşırken ileriyi kurmaya çalışırlar. Gördük ki dünya 

çapında yeryüzülülük ağları örülmeye başlamış. Bu sebeple de amacımız bir 

birleştiricilik sağlamak oldu. Bir kuram oluşturmaktan ziyade ortak noktalar üzerine 

çalıştık. Her bedenin duygulanım yoluyla kendini ifade ettiğini bildiğimiz bir evren de 

hala ölü hayvan bedenlerini sanata malzeme etmek ve bunu yaparken de 

antroposentizme karşı olduğunu savunmak ya da insanın üstün varlık olduğu 

konusunda kesin bir yargıda bulunmak artık bir önceki yüzyılın savunularıdır. Bugün 

bu araştırma dahilinde gördük ki Afrikalı kadınların geçmiş dönemlerde maymunla 

neredeyse eşdeğer görülmesi yine bilim sayesinde kurulmuş yanılgılardı; ya da 

hayvanların makine olduğu düşüncesi hatta ve hatta eşcinselliğin hastalık olduğu 

düşüncesi. Nasıl ki bu düşünceler şuan bizler için dehşet verici ise hayvan bedenlerinin 

kullanıldığı eserlerin de aynı saygısızlık seviyesini taşıdığını düşünen posthümanist 

sanat anlayışı normal olanın sorgulanmasını teşvik eder. Bugün normal olanın yarın 

normal olacağının garantisi nerede saklıdır? Buna nasıl emin olabiliriz? Biz bu 

çalışmada gördük ki normal olan sürekli değişir. Esas olan hazza ulaşmaktır. Herkes 

ve her şey için. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 98 

 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Adams, J. C. (2019). Etin Cinsel Politikası (4. Basım). Çev: G. Tezcan, M. E. 

Boyacıoğlu, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Adams, J. C. (2021). Ne Adam Ne Hayvan (1. Basım). Çev: S. D. Karali, İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Ahmed, S. (2021). Bu Öteki ve Başka Ötekiler. Feminizm. (s.173-192) Çev: E. 

Simson. Cogito 58. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları  

Ahmed, S. (2019). Duyguların Kültürel Politikası (3. Basım). Çev: S.Komut, İstanbul: 

Sel Yayıncılık. 

Agamben, G. (2020). Kutsal İnsan (4. Basım). Çev: İ. Türkmen, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.     

Agamben, G. (2019). İçeriksiz Adam (1. Basım). Çev: K. Atakay, İstanbul: Monokl 

Yayınları. 

Akay, A. (2015). Başka Bir Felsefi Dil, L. S. Darıcıoğlu (Der.), Queer Temaşa içinde, 

(s.89-98). İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Akay, A. (2016) Michel Foucault’da İktidar ve Direnme Odakları (3.Basım). Ankara: 

Doğu Batı Yayınları. 

Akay, A. (2000) Önsöz. Felix Guattari, Üç Ekoloji içinde (s.7-16) Ankara: Bağlam 

Yayıncılık.   

Antmen, A. (2013). Kimlikli Bedenler Sanat, Kimlik, Cinsiyet (2.Basım). İstanbul: Sel 

Yayıncılık 

Antmen, A. (2020). Sanat Cinsiyet Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri (6. Basım). 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Barker, M. J. (2018). Queer Resimli Bir Tarih (1. Basım). Çev: U. Özmakas, Ankara: 

Dipnot Yayınları. 

Berger, J. (2017). Hayvanlara Niçin Bakarız? (2. Basım). Çev: C. Çapan, Ankara: 

Delidolu Yayınevi. 

Bergson, H. (1986). Yaratıcı Tekâmül (2. Basım). Çev: M. Ş. Tunç, M.E.B. Yayınları. 

 



  

 99 

Braidotti, R. (2014). İnsan Sonrası (2. Basım). Çev: Ö. Karakaş, İstanbul: Kolektif 

Kitap. 

Braidotti, R. (2021a). İnsan Sonrası Bilgi (1. Basım). Çev: S. Sam, E. Çaça, İstanbul: 

Kolektif Kitap. 

Braidotti, R. (2021b). Feminist Post-Postmodernizmin Eleştirel Bir Kartografyası. 

Feminizm. (s.227-242) Çev: Ş.Öztürk. Cogito 58. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Braidotti, R. (2019b). İnsan Sonrası, Pek İnsanca: Bir Posthümanistin Anıları ve 

Emelleri. İnsan Sonrası. (s.53-97) Çev: B. O. Doğan, Cogito 95-96. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

Braidotti, R. (2019a). Kadın Oluş (1. Basım) Çev: E. Durmuş, M. Çelik, İstanbul: 

Otonom Yayıncılık. 

Buren, D. (2009) ‘Function of Architecture’: Thinking About Exhibition, Ed. R. 

Greenberg, B. W. Ferguson, S. Nairne. Londra & New York: Routledge. 

Butler, J. (2014). Bela Bedenler (1. Basım) Çev: C. Çakırlar, Z. Talay, İstanbul: Pinhan 

Yayıncılık.  

Butler, J. (2018). Cinsiyet Belası (6. Basım) Çev: B. Ertür, İstanbul: Metis Yayınları. 

Butler, J. (2018). Kırılgan Hayat (3. Basım) Çev: B. Ertür, İstanbul: Metis Yayınları. 

Butler, J. Athanasiou, A. (2013). Dispossession: The Performative in the Political (1. 

Basım), Malden: Polity Press. 

Çakırlar, C., Delice, S. (2012). Cinsellik Muamması Türkiye’de Queer Kültür ve 

Muhalafet (1. Basım). İstanbul: Metis Yayınları. 

Darıcıoğlu, S. L. (2015). Queer Temaşa (1. Basım), İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Deleuze, G. Guattari, F. (2014). Anti Ödipus: Kapitalizm ve Şizofreni 1 (3. Basım), 

Çev: F. Ege, H. Erdoğan, M. Yiğitalp, Ankara: Bilim ve Sosyalizm Yayınları. 

Direk, Z. (2017). Cinsel Farkın İnşası (2. Basım). İstanbul: Metis Yayınları. 

Direk, Z. (2015).  Hayvan, Ağaç ve Egemen: Lacan ve Derrida’da Öteki. Felsefede 

Hayvan Sorusu (s.243-273) Cogito 80. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Dolcerocca, Ö. N. (2017). "Bu kadar alegori yeter!": Hayvan, Dil ve Mülksüzlük 

üzerine. Yaralanabilirlik (s.185-197) Cogito 87. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ece, E. (2019). Antroposen ve Posthuman İnsan Çağ’ında İnsan Sonrası Olmak. İnsan 

Sonrası. (s.145-160) Cogito 95-96. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

https://www.idefix.com/Yayinevi/kolektif-kitap/s=5699
https://www.idefix.com/Yayinevi/kolektif-kitap/s=5699


  

 100 

Foucault, M. (2000). Kelimeler ve Şeyler (1. Basım). Çev: M. A. Kılıçbay, Ankara: 

İmge Yayınevi. 

Grosz, E. (2020). Uçucu Bedenler (1. Basım). Çev: K. Güler, İstanbul: Note Bene 

Yayınları. 

Guattari, F, (2015). Kadın Oluş. L.S. Darıcıoğlu (Der.), Queer Temaşa içinde (s.83-

88). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Guattari, F. (2000). Üç Ekoloji (1. Basım). Çev: A. Akay, Ankara: Bağlam Yayıncılık. 

Güçlü, Ö. Yardımcı, S. (2013) Giriş: Queer Tahayyül, Queer Tahayyül içinde. (s.17-

25) S.Yardımcı, Ö.Güçlü (Der.), İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Halberstam, J. (2013). Çuvallamanın Queer Sanatı (1. Basım). Çev: İ. Tabur, İstanbul: 

Sel Yayıncılık. 

Haraway, D. (2010). Başka Yer (1. Basım), Çev: G. Pusar, İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Haraway, D. (2010). Ucubelerin Vaatleri, G.Pulsar (Der.). Başka Yer içinde  (s.120-

195) İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Haraway, D. (2006). Siborg Manifestosu (1. Basım). Çev: O. Akınhay, İstanbul: Agora 

Kitaplığı. 

Haver, W. (1999).  Really Bad Infinities: Queer's Honour and the 

Pornographic Life. Parallax Vol. 5, Honour, s. 9-21. 

Henry, M. (2016). Yaşam ve Felsefe (1. Basım). Çev: M.  Aktaş, İstanbul: Monokl. 

Irigaray, L. (2012). Yeni Enerji Kültürü (1. Basım) Çev: D.  Çetinkasap, İstanbul: 

Pinhan Yayıncılık. 

Jagose, A. (2017). Queer Teori (2. Basım). Çev: A. Toprak, İstanbul: Nota Bene 

Yayınları. 

Kara, D. (2018). Donna Harraway: Biyopolitik Bir Giriş. O. Kartal (Editör). 

Biyopolitika Foucault’dan Günümüze Biyopolitikanın İzdüşümleri içinde, Cilt:2, 

(2. Baskı),Ankara: Nota Bene Yayınları. 

Kappeler, S. (1986). The Pornography of Represantation. Mineapolis: The University 

of Minnesota Press. 

Kristeva, J. (2018). Korkunun Güçleri (3. Basım). Çev: N. Tutal, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Kundera, M. (1988). The Unbearable Lightness of Being, New York: Penguin. 

 



  

 101 

Madzovski, V. (2016) Küratörlük Koruma ve Kapatmanın Diyalektiği (1. Basım) Çev: 

M. Haydaroğlu, İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları. 

Malebranche, N. (1990). Hakikatin Araştırılması (Cilt: VI). Çev. M. Katırcıoğlu. 

İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları.  

Massumi, B. (2020). Hayvanların Politika Hakkında Bize Öğrettikleri (1. Basım). 

Çev: E.Sünter, İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

Muñoz, J,E. (2009) Cruising Utopia: The Then and There of Queer Futurity, New 

York: New York University Press. 

Nietzsche, F. (2007). “Homer’s Contest”, on the Genealogy of Morality and Other 

Writings, Cambridge: Cambridge University Press. 

Nochlin, L. (2020). Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı Yok, Sanat Cinsiyet Sanat Tarihi 

ve Feminist Eleştiri (6. Basım). Ed. Antmen, A. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Oranlı, İ. (2021). Ondokuzuncu Yüzyıl Avrupası'nda Irkçılık ve Cinsiyetçilik. 

Feminizm. (s.339-349)  Cogito 58. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Özkazanç, A. (2018). Feminizm ve Queer Kuram (2. Basım). Ankara: Dipnot 

Yayınları. 

Özmen, C. Ö. (2021). Canlı Hayvan Deneyi Karşıtı Mücadelenin Doğuşu ve Duygusal 

Amerikan Edebiyatına Yansımaları, Bilgin, A., Tatari, M. F., Özdoğan K. (der.)  

İnsan, Hayvan ve Ötesi içinde, (s.133-166) İstanbul: Kolektif Kitap. 

Öztürk, Ş. (2017). Kırılganlık, Güvencesizlik, Yaralanabilirlik içinde, (s.4-6) Cogito 

(sayı 87) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ryan, D. (2019). Hayvan Kuramı (1. Basım). Çev: A. Alkan İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Sarıtaş, E. (2018). Normativite, Kırılganlık ve Yas: Judith Butler’ın Düşüncesinde 

Biyopolitikanın Yeri. O.Kartal (Editör). Biyopolitika Foucault’dan Günümüze 

Biyopolitikanın İzdüşümleri içinde, Cilt:2, (2. Baskı), Ankara: Nota Bene 

Yayınları. 

Simondon, G. (2019). Hayvan ve İnsan Üzerine İki Ders (1. Basım). Çev: E. Sünter, 

İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

Singer, P. (2018). Hayvan Özgürleşmesi (2. Basım). Çev: H. Doğan, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Spinoza, B. (2011). Etika (4 Basım). Çev: H. Z. Ülken, Ankara: Dost Kitabevi. 

Stark, H. (2018). Deleuze’den Sonra Feminist Teori (1. Basım) Çev: Y. Cingöz, 

İstanbul: Otonom Yayıncılık. 



  

 102 

Tiainen, M. ve Kontturi, K, K. (2021). Elizabeth Grosz ile Bir Söyleşi, Feminizm, 

Sanat, Deleuze ve Darwincilik. Feminizm. (s.131-145) Çev: Z. Direk, Cogito 58. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Timofeeva, O. (2018). Hayvanların Tarihi (1. Basım). Çev: B. E. Aksoy, İstanbul: 

Kolektif Kitap. 

Yardımcı, S. (2020). Hepimiz Likeniz! Feminist Yaşam ve Dünyayla Akrabalık, 

Türkiye’de Feminist Yöntem içinde (s.93-111) İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Yücefer, H. (2019). İnsanlar Ölür Olaylar Ölmez: Deleuze’ün Öznesiz Etiği, İnsan 

Sonrası. (s.98-144) Cogito 95-96. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Wittig, M. (2013). Straight Düşünce (1. Basım). Çev: L. S. Darıcıoğlu, P. Büyüktaş, 

İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Zizek, S. (2018). Cinsel Olan Politik Midir? (1. Basım). Çev: B. Turan, İstanbul: 

Encore Kitap.  

Zizek, S. (2015). Hiçten Az: Hegel ve Diyalektik Materyalizmin Gölgesi (2. Basım). 

Çev: E. Ünal, İstanbul: Encore Kitap.  

Zizek, S. (2018). Sunuş. Hayvanların Tarihi içinde. (s.21-27) Timofeeva, O.  Çev: B. 

E. Aksoy, İstanbul: Kolektif Kitap. 

 

İNTERNET KAYNAKÇA  

 

Art Basel (2016) https://www.artbasel.com/catalog/artwork/44581/Tabita-Rezaire-

Peaceful-Warrior (07.06.2022) 

Brown, R. M. (2022) Argonotlar içinde, Feminist Sanatçıya Bir Manifesto. Çev: B. 

Özensoy https://argonotlar.com/feminist-sanatciya-bir-manifesto/ (07.06.2022) 

Epik, S. (2021) Argonotlar içinde.Bütün Kuşlar Benim Bahçeme Gelir. 

https://argonotlar.com/butun-kuslar-benim-bahceme-gelir/ (07.06.2022) 

Ethereal: https://www.merriam-webster.com/dictionary/ethereal (07.07.2022) 

Faramawy, A. (2019) https://queercircle.org/in-conversation/adham-faramawy-in-

conversation (07.06.2022) 

Gillardo, N. R. ve Wang S. (2017) https://www.sfmoma.org/read/conversation-

naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang/ (07.06.2022)  

 

https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/Art%20Basel%20(2016)%20https:/www.artbasel.com/catalog/artwork/44581/Tabita-Rezaire-Peaceful-Warrior
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/Art%20Basel%20(2016)%20https:/www.artbasel.com/catalog/artwork/44581/Tabita-Rezaire-Peaceful-Warrior
https://argonotlar.com/feminist-sanatciya-bir-manifesto/
https://argonotlar.com/butun-kuslar-benim-bahceme-gelir/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/ethereal
https://queercircle.org/in-conversation/adham-faramawy-in-conversation
https://queercircle.org/in-conversation/adham-faramawy-in-conversation
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/Gillardo,%20N.%20R.%20ve%20Wang%20S.%20(2017)%20https:/www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang
https://d.docs.live.net/b585d05c63932ce8/Belgeler/Gillardo,%20N.%20R.%20ve%20Wang%20S.%20(2017)%20https:/www.sfmoma.org/read/conversation-naomi-rincon-gallardo-and-sophia-wang


  

 103 

Gotthardt, A. (2017) When Judy Chicago Rejected a Male-Centric Art World with a 

Puff of Smoke  https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-

rejected-male-centric-art-puff-smoke (07.07.2022) 

Haraway, D. (2016) Tentacular Thinking: Anthropocene, Capitalocene, Chthulucene 

https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-

capitalocene-chthulucene/ 

Hughes, B. (2017) The Guardian içinde. There is a way to recast sexual relations – and 

it all starts with Venus. 

https://www.theguardian.com/commentisfree/2017/nov/15/reclaim-venus-

consensual-love-sexual-power-relations  (07.07.2022) 

Kneemueller, A. An Ecosystem of Excess. http://www.digiart21.org/art/an-

ecosystem-of-excess (07.07.2022) 

London Evening Standard. (2010) https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-

death-becomes-her-6459801.html  (07.06.2022) 

Maggic, M. https://maggic.ooo/OSE (07.06.2022) 

Pierre-André Boutang (1996) L'Abécédaire de GILLES DELEUZE: G comme Gauche  

https://www.youtube.com/watch?v=c2r-

HjICFJM&list=PLiR8NqajHNPbaX2rBoA2z6IPGpU0IPlS2&index=7 

(18.05.2022) 

 

 

https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-judy-chicago-rejected-male-centric-art-puff-smoke
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/
https://www.e-flux.com/journal/75/67125/tentacular-thinking-anthropocene-capitalocene-chthulucene/
http://www.digiart21.org/art/an-ecosystem-of-excess
http://www.digiart21.org/art/an-ecosystem-of-excess
https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-death-becomes-her-6459801.html
https://www.standard.co.uk/lifestyle/polly-morgan-death-becomes-her-6459801.html
https://maggic.ooo/OSE
https://www.youtube.com/watch?v=c2r-HjICFJM&list=PLiR8NqajHNPbaX2rBoA2z6IPGpU0IPlS2&index=7
https://www.youtube.com/watch?v=c2r-HjICFJM&list=PLiR8NqajHNPbaX2rBoA2z6IPGpU0IPlS2&index=7

